# GOVERNMENT OF INDIA ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

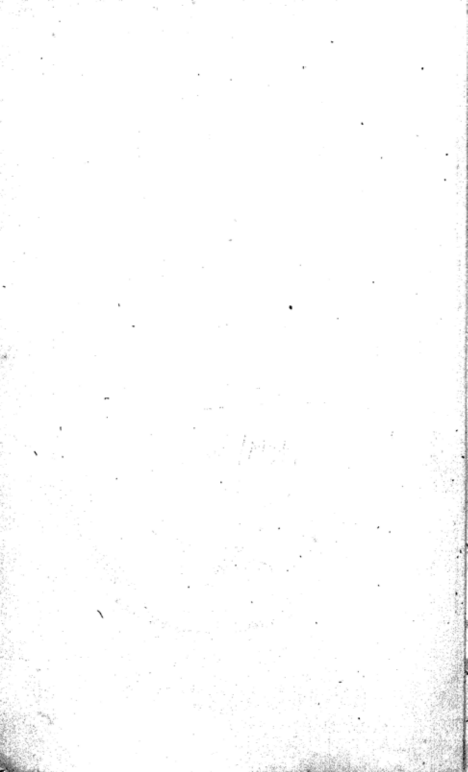
ACCESSION NO. 30324

CALL No. 913.05/Sar/Maj

D.G.A. 79

14.1





## সারনাথ বিবরণ।

শ্রীভবতোষ মজুমদার প্রণীত।

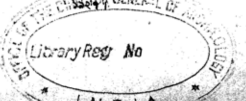
30324



ফ্লিকাতা মিউজিয়মের প্রত্নতত্ত্ববিভাগের অধ্যক্ষ রায়বাহাছর শ্রীযুক্ত রমাপ্রসাদ চন্দ কর্তৃক লিখিত ভূমিকা সহ ।

913.05 Sor /May

> কলিকাতা : গভর্ণমেণ্ট অফ্ ইণ্ডিয়া সেণ্ট্রাল পাবসিকেসন ব্রাক



DATE SON / D. A. / May

Son / May

## যিনি

আক্স চবিবশ বৎসর কাল
ভারতীয় প্রত্নতত্ত্ব বিভাগের অধ্যক্ষরপে ভারতের প্রাচীন
কীর্ন্তিনিদর্শনসমূহ ধ্বংসমুখ হইতে রক্ষা করিয়া
অতীতের গৌরবময় কাহিনীর
পুনঃপ্রতিষ্ঠা করিয়াছেন
সেই

দেশ

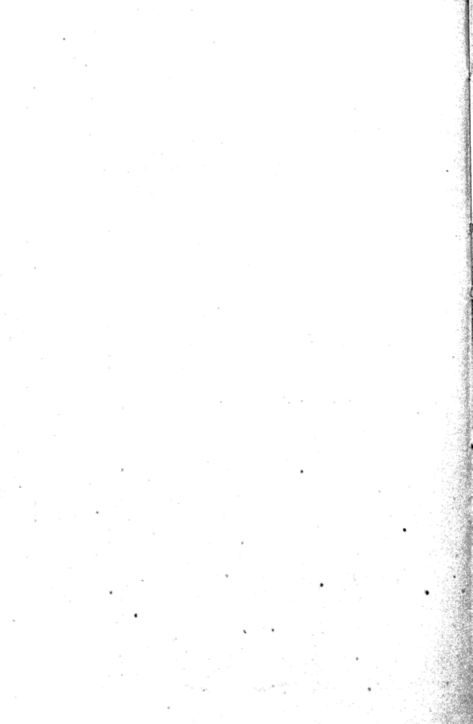
## শ্ৰদ্ধাস্পদ

শ্রীযুক্ত সার জন মার্শেল, কেটি, সি-আই-ই, এম-এ, লিট্-ডি, পি-এচ্-ডি, এফ্-এস্-এ, অনারারি এ-আর্-আই-বি-এ,

## মহোদয়ের কর্ক্মলে

ভক্তি ও কৃতজ্ঞতার নিদর্শনস্বরূপ এই ক্ষুদ্র পুস্তকখানি অপিতি হইল।





## গ্রন্থকারে নবেদন।

১৯১৮ খৃষ্টাব্দে বাঙ্গালী দর্শকগণের সৌকর্য্যার্থে রাছ বাহাছুর শ্রীষ্ক্ত দয়ারাম সাহনী ক্বত সারনাথ পাইডের একটা বাঙ্গালা সংস্করণ সঙ্কলন করিবার অনুমতি প্রাপ্ত হইরাছিলাম। তথন উক্ত পুস্তকের একটা অনুবাদ মাত্র প্রকাশ করিব এইরূপ কল্পনা ছিল। কিন্তু কার্য্যে হস্তক্ষেপ করিয়া দেখিলাম সার-নাথের ধারাবাহিক ইতিবৃত্ত ও শিল্পকলার বিবরণ উপলক্ষ করিয়া কয়েকটা পরিচ্ছেদ সন্নিবেশিত করিয়ানা দিলে উহা সাধারণের পক্ষে অসম্পূর্ণ মনে হইতে পারে। তদত্মারে কতি-পর অতিরিক্ত পরিচ্ছেদ সংযোজিও হইয়াছে। তৃতীয় পরিচ্ছেদটা সম্পূর্ণভাবে এবং চতুর্ধ পরিচেছদটী অংশতঃ সাহনী মহাশরের পুস্তকের উপর নির্ভর করিয়া লিখিত হইল। প্রত্নতত্ত্বিভাগের সর্বাধ্যক্ষ সার জন মার্শেল মহোদয় এই গ্রন্থ প্রকাশে অনুমতি দিরা আমার ঋণপাশে আবন্ধ করিয়াছেন। পঞ্চম পরিচ্ছেদে মৌর্য্য, শুলু ও গুপ্ত বৃংগের শিল্পের যে বর্ণনা প্রদত্ত হইরাছে তাহার জন্তও আমি সর্ব্ধতোভাবে তাঁহার নিকট ধণী। স্বর্ণগত ভাক্তার স্পূনারের স্থতির সহিত আমার গ্রন্থ রচনার প্রচেষ্টা বিশেষ ভাবে জড়িত। তাঁুহারই অনুমতি ক্রমে আমি কিছুকান কাশীতে ধাকিয়া সারনাথের যাবতীয় প্রত্নবস্তুর সহিত পরিচিত হইবার সুযোগ প্রাপ্ত হইরাছিলাম। শ্রীযুক্ত রাখাল দাস বন্দ্যোপাধ্যার মহাশয় আমাকে নানা উপদেশ দিয়া সাহায্য করিয়াছেন। রায় বাহাত্র প্রীয়ুক্ত রমাপ্রসাদ চল্দ মহাশয় আমার পাণ্ড্লিপি স্থানে সংশোধিত করিয়া এবং একটা ভূমিকা সংযোজিত করিয়া দিয়া প্রছের মূল্য বর্দ্ধিত করিয়াছেন। রায় বাহাত্র প্রীয়ুক্ত দয়ারাম সাহনী মহাশয় এই প্রছে বাবহারের জন্ম একটা অত্যাব্যক্ত মান্চিত্র প্রস্তুত করাইয়া দিয়াছেন। এই সকল মহাত্মার নিকট আমি আন্তরিক ক্তজ্ঞতা জ্ঞাপন করিতেছি।

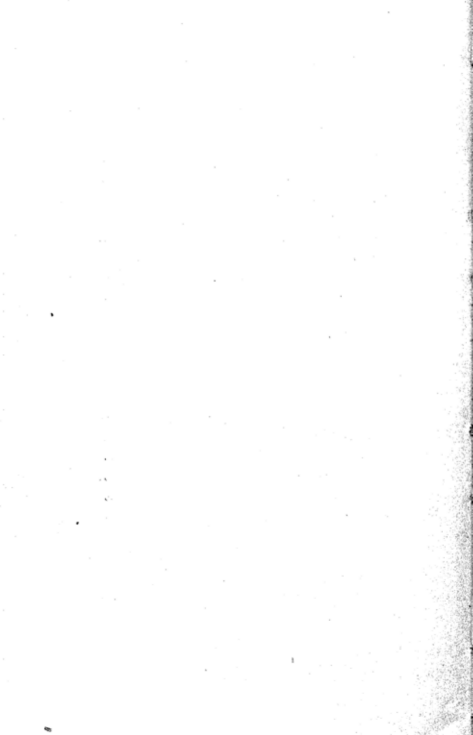
দারনাথের ইতিবৃত্ত উপযুক্ত রূপে আলোচনা করিতে হইলে একথানি বৃহৎ গ্রন্থের প্রশ্নেজন। অতি সংক্ষিপ্ত বিবরণও অনেকের নিকট অপ্রিয় হইবার সন্তাবনা। এই কারণে ঘুইটী চরম পছাই পরিহার্য্য বিবেচনা করিয়া আমি মধ্যপথ অবলহন করিয়াছি। এক্ষণে এই পুস্তকে যদি দর্শকগণের সম্ভ্রমাত্রও উপকার সাধিত হয় তাহা হইলেই আমার চেষ্টা সফল জ্ঞান করিব। এবিষয়ে খাঁহারা আরও অধিক অত্সন্ধান করিতে চাহেন তাঁহারা রায় বাহাছর প্রীয়ৃক্ত দয়ার্ম সাহনী কৃত Catalogue of the Museum of Archaeology at Sarpath গ্রন্থে নিবদ্ধ গ্রন্থতালিকার এতহ্বিষয়ক অত্যাবশ্রক প্রন্থাবলীর নাম প্রাপ্ত হইবেন।

শিমলা, শ্রীভবতোষ মজুমদার। ১লা সেপ্টেম্বর ১৯২৪।

| বিষয় সূচী।                                                                                                                 | পৃষ্ঠ       | 11         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|------------|
| ্মিকা<br>প্রথম অধ্যায়—ধর্মচক্র প্রবর্ত্তন!                                                                                 | , le        | <i>j</i> • |
| গৌতম বৃদ্ধের সংক্ষিপ্ত জীবনী<br>*হিপতন বা মুগদাব—বর্ত্তমান সারনাথ                                                           | •           | *          |
| বুদ্ধদেবের সারনাথে আগমন ও ধর্ম প্রচার • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                 | •           | 28         |
| বিতীয় অধ্যায়—ইতিহাস। নৌৰ্য যুগের নিষশন—অশোক শুন্ত ধর্মরাজিকা শুপ                                                          |             | >%<br>>9   |
| ৰ মুগ্নাজক। ওপ<br>অশোক নিৰ্শ্বিত বেদিকা<br>শুক্ত যুগের নিবৰ্শন                                                              | •           | 2F.        |
| কুমাণ যুগের নিদর্শন - বোধিসভ্বমৃত্তি, ছত্র ও সত                                                                             |             | ર•<br>રર   |
| গুপ্ত মুগের নিদর্শন—কুমার গুপ্ত ও বুধগুপ্তের রাজাকালের বুদ্ধ<br>মন্ত ও সপ্তম শতাকীতে সারনাথ—যৌধরী ও বর্দ্ধন বংশের রাজ্য     | ্থি<br>কলে- | - 20<br>   |
| ছয়েন্ সঙ্বের সারনাথ বর্ণন কান্তত্ত্বরাজ যশোবর্গা, আহুধ ও প্রতীহার রাজবংশ                                                   |             | ۶٠<br>غه   |
| পাল রাজতের নির্দান<br>কলচ্বিরাজ কর্ণদেংকে ১০০৮ পৃষ্টাব্দের শিলালিপি<br>গহড়বাল রাজতে সারনাথ—কুমরদেবী প্রতিষ্ঠিত বৌদ বিহার : | •           | 93         |
| মুসলমান আক্রমন ও গুড়ৰ                                                                                                      |             | ত্         |
| ভগৎসিংহের ধনন                                                                                                               |             |            |

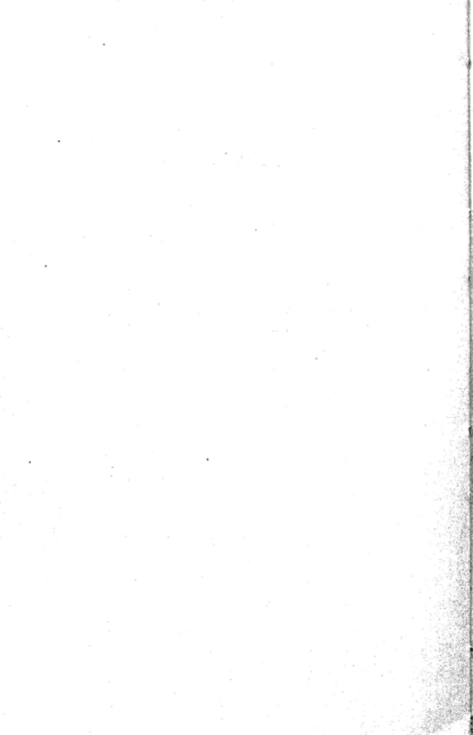
|                      |        |                |         |       |      |     | পৃ   | গ।  |
|----------------------|--------|----------------|---------|-------|------|-----|------|-----|
| ষেকেঞ্চার ধনন        |        | •              |         |       |      |     |      | ಀ   |
| কানিংহাদের খনন       | •      |                | , ,     |       |      | i   |      | **  |
| কিটোর খনন .          |        | . :            |         |       | •    |     | •    | 98  |
| টমাস ও হলের ধনন      |        |                |         |       |      |     |      | 30' |
| ওরটেলের খনন          |        |                |         |       |      |     | ٠. ٠ | 90  |
| অভুতন্ত্ বিভাগের প   | નન     |                |         | ٠.    | . "  |     |      | 96  |
| তৃতী                 | য়ু ত  | ধ্যায়-        | —ধবং    | সাবদে | ণয । |     |      |     |
| क्षिकी चृत           | ,      |                |         | ٠.,   | . '  |     | ¥.,  | ø   |
| মুগদাব               |        |                |         |       | •    |     | ٠,٠  | :85 |
| সারনাথের দক্ষিণভাগ   | t.     | ٠,             | ٠,      |       |      |     | •    | 85  |
| ঙ্বং সজ্বারাম (কিটে  | া সাং  | হবের স         | ভ্যারাম | 0     |      |     |      | 82  |
| ৭নং সজ্বারাম .       |        |                | •       | •     |      | ٠.  |      | 86  |
| धर्मत्राक्षिको छुन . |        | , • '          |         | •     |      |     |      | 89  |
| এধান মন্দির •        |        |                |         |       |      |     |      | 4.0 |
| মণোক ওস্ত .          |        | , ·            |         |       |      |     |      | 62  |
| অশোক গুল্তের পশি     | त्रमिद | কর অংশ         | ٠.      |       |      |     | ٠.   | 66  |
| ८० नर मन्दित         | ٠.     |                | ٠.      |       |      |     |      | 49  |
| উত্তর দিকের অংশ      |        |                |         |       |      |     |      | 9.  |
| রাণ্ট কুমরদেবীর ধর্ম | চক্রতি | <b>ন</b> িবহার | 1       | •.    |      |     |      | 45  |
| হড়ক যুক্ত মন্দির    |        |                |         |       |      |     |      | 14  |
| ছিত্তীরসজ্বারাম      |        |                |         |       |      |     |      | 14  |
| চুতীয় সঙ্গার।স      |        | •              |         |       |      |     | •    | 45  |
| চতুৰ সজ্বারাৰ        | •      |                | •       | •     | ٠,   |     |      | ₽₹  |
| ধামেক ভূপ .          |        | j•.            |         |       |      | . ′ | •    | ₽8  |
| পঞ্য সজ্বারাম        |        |                | ٠.      |       |      | •   |      | ۲٩  |
| देखन मन्दित          | :      | ,              | .:      | . :   | ٠,   | •   | •    | 79  |

|                                                                                           |                       |               |                                         |                    |                                       |   | পু                                      | हो ।            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|---------------|-----------------------------------------|--------------------|---------------------------------------|---|-----------------------------------------|-----------------|
| ₽,                                                                                        | হুৰ্থ অ               | ধ্যায়–       | –মি                                     | डे <del>बि</del> ? | व्रम ।                                |   |                                         |                 |
| মণ্ডপে রক্ষিত জৈন                                                                         | ও ব্রাহ্ম             | ना मूर्खि     |                                         |                    |                                       |   |                                         | 44              |
| সারনাথ মিউজিয়ম                                                                           |                       |               |                                         |                    |                                       |   |                                         | છહ              |
| পোড়ামাটী, ইষ্টক ও                                                                        | মুৎপাত                | াদির নি       | पर्भन                                   |                    |                                       |   |                                         | 20              |
| অশোক স্তস্তশীৰ্য                                                                          |                       |               |                                         |                    |                                       |   |                                         | ac              |
| কুষাণযুগের বৌদ্ধমূণি                                                                      | É                     |               |                                         |                    |                                       |   |                                         | 29              |
| গুগুৰুগের বৌদ্ধদু'র্গু                                                                    |                       |               |                                         |                    |                                       |   | ٠.                                      | ۲۰۶             |
| মধ্যযুগের শিবমৃর্স্তি                                                                     |                       |               |                                         |                    |                                       |   | ٠,                                      | ٥٠٠             |
| বৌদ্ধ দেবদেবীর মৃথি                                                                       | ৰ্ত্ত পরিচ            | ব             |                                         |                    |                                       |   |                                         | 2.0             |
| অষ্টমহাস্থানের চিত্র                                                                      |                       |               |                                         |                    |                                       |   |                                         | 262             |
| ক্ষান্তিবাদী জ্বাতক                                                                       |                       |               |                                         |                    | ٠.                                    | , |                                         | >00             |
|                                                                                           |                       |               |                                         |                    |                                       |   |                                         |                 |
|                                                                                           | পঞ্চম                 | অধ্যা         | য়                                      | শিল্প              | !                                     |   |                                         |                 |
| <u>ৰৌৰ্ব্যশিল্প</u> .                                                                     | পঞ্চম                 | <b>অধ্যা</b>  | य्र                                     | শিল্প              | !                                     |   |                                         | 208             |
| মৌর্যাশিল ·<br>শুক্রশিল ·                                                                 | পঞ্চম                 | <b>অ</b> ধ্যা | य्र                                     | শিল্প              | · · ·                                 |   | •                                       | )@F.            |
|                                                                                           |                       | <b>অ</b> ধ্যা | य                                       | শিল্প<br>:         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |   | •                                       |                 |
| গুক্দিল -                                                                                 |                       |               | য়                                      | শিল্প<br>:         |                                       |   |                                         | 20 <del>0</del> |
| ওকশিল<br>মণুরার প্রাচীন শিল                                                               |                       |               | •.                                      | শিল্প<br>-         |                                       |   | •                                       | )@F             |
| ওকশিল<br>মণুবার প্রাচীন শিল<br>ওথশিল                                                      | ়<br>•<br>•<br>• কালী |               | •.                                      | শিল্প<br>•         |                                       |   |                                         | >8÷             |
| ওলশিল<br>মথুরার প্রাচীন শিল<br>গুর্থশিল<br>গুপু যুগোর অধঃপত                               | ন কালী<br>ব্ৰ         |               | •.                                      | শিল্প              |                                       |   |                                         | >8+<br>>82      |
| গুলশিল্প<br>মণুরার প্রাচীন শিল্প<br>গুগুশিল্প<br>গুগু যুগোর অধংপত<br>গুগুসময়ের বোদ্ধর্যু | ন কালী<br>ৰ্ক         | ন শিল্প       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | শিল্প              |                                       |   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | >8¢<br>>8¢      |
| গুলশিল্প<br>মণুরার প্রাচীন শিল্প<br>গুগুশিল্প<br>গুগু যুগোর অধংপত<br>গুগুসময়ের বোদ্ধর্যু | ন কালী<br>ব্ৰ         | ন শিল<br>•    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | শিল্প              |                                       |   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | >8¢<br>>8¢      |



## চিত্রসূচী।

- ১। সারন্থের ধ্বংদাবশ্বের মান্চিত্র
- ર। દગેલ કે જુબ
- ০। অশেকের অনুশাসন
- ৪। ধমেক ভূপ
- ৫। অপোকস্তম্পীর্য
- ৬ ক-খ। ওজ যু:পর ওজনীর্য
- ৭। কণি:জর সময়ের বোধিসত্ব মূর্ত্তি
- ৮ক। বৃদ্ধের ধর্মচক্রপ্রবর্ত্তক মৃতি
- ৮খ। াশবমূর্ত্তি
- । ধাষেক তৃপের কারুকার্য্য
- ১০। অন্তমহাস্থান



## ভূমিকা। ধর্মচক্র।

বৌদ্ধগণের চারিটী মহাতীর্থ, গৌতমবুদ্ধের জন্মস্থান কপিল বস্তু: সম্বোধি লাভের স্থান উরুবির (বোধগয়া); প্রথম ধর্ম ব্যাখ্যার স্থান সারনাথ: এবং মহাপরিনির্কাণের স্থান কুশীনগর। কুপিলবস্ত এবং কুশীনগর বুছের মহিমার মহিমা-বিত। কিন্তু বোধগয়া (উরুবিব) এবং সারনাথ বেদপন্থিগণের ছুইটা মহাতীর্থ গ্রার এবং বারাণসীর নিকটবর্ত্তী। স্থতরাং বৌদ্ধ ধর্মের অভ্যাদয় ব্যাপারে এই ছইটা স্থানের আচার নীতির যে কতকটা প্রভাব ছিল এ কথা স্বীকার না করিয়া উপায় নাই।

প্রাচীন বৌদ্ধ সূত্র অপেক্ষা নিঃসংশয়ক্ত্রপে প্রাচীনতর কোন গ্রন্থে গ্রার উল্লেখ দেখা যায় না। গরার চারিদিকে যাঁহার। ৰাস ক্রিতেন বৈদিক্যুগে সেই মগধগণ বেদবাহ ব্রাত্য বলিয়া দ্বণিত ছিলেন। প্রাচীন বৌদ্ধশাল্কে গরাপ্রদেশ-বাসীর যে বিবরণ পাওয়া যায় তাহা হইতে পরিকার বুঝিতে পারা যায় না যে কিরূপ ভাবের আবহাওয়ার ভিতর থাকিয়া গৌতম উরুবিবে ছয় বংসর কাল কঠোর তপস্তা করিয়া ছিলেন এবং শেষে সংঘাধিলাভ করিয়া ছিলেন। কিন্ত বারাণসীতে বৌদ্ধ ধর্মের উৎপত্তির সময়ে যে কি প্রকার ভাবের হাওয়া বহিতে ছিল বৈদিক্সাহিত্যে তাহার অনেকটা আভাদ शास्त्रा यात्र।

শতপথরান্ধণে, কোন কোন প্রাচীন উপনিষ্টে, এবং শ্রেতসূত্রে কাশি নামক জনগণের উল্লেখ দৃষ্ট হয়। কাশিগণের রাজাকে কাশ্র বলা হইয়াছে। বৈদিক সাহিত্যে বারাণসীর নাম দৃষ্ট হয় না। অথব্ধবেদে বরণাবতী নদীর নাম উলিথিত থাকায় অধ্যাপক মেকডোনেল ও কিথ্ মনে করেন থে বারাণসী নগরী অতি প্রাচীন(১)। ব্যাকরণ মহাভাষ্যকার পতঞ্জলি পাণিনির "বিদ্রাঞ্ঞাঃ" (৪।০১৮৪) সূত্রের ভাষো কাত্যাখনের এই বার্ত্তিকটী উত্ত করিরাছেন:—

'' বালবায়ো বিদূরংচ প্রকৃত্যন্তরমেব বা l নবৈ তত্রেতি চেদ্ব্রয়াজ্জিত্বরীবন্তপাচরেৎ ॥ ''

"বিদ্রাঞ্ঞাঃ" স্তের অর্থ, বিদ্র নামক পর্বতে উৎপন্ন
মণি অর্থে বিদ্র শব্দের উত্তর এটা প্রত্যায় যোগে বৈদ্যা পদ
শিদ্ধ হয়। কিন্তু প্রকৃত প্রতাবে বৈদ্যামণি বিদ্র নামক
কোন পর্বতে উৎপন্ন হয় না, বালবার নামক পর্বতে উৎপন্ন
হয়। এই জ্লা এই বার্ত্তিক কাত্যায়ন বলিয়াছেন, "বিদ্র
বালবারের প্রতিশব্দ মাত্র। যদি বলা হয় যে বালবারকে
বিদ্র বলা ষাইতে পারে না; উত্তরে বলা ষায়, ষেমন বণিকেরা
বারাণসীকে জিন্তরী বলে, তেমনি বৈশাকরণেরা বালবারকে
বিদ্র বলে।" বার্ত্তিকের "জিন্তরীবহুপাচরেন" পদের পত্ঞাল
এই প্রকার ভাষ্য করিয়াছেন—

'' বণিজো বারাণসীং জিত্বরীত্যুপাচরস্তি। এবং বৈয়া-করণা বালবায়ং বিদূর ইত্যুপাচুরস্তি।"

্বণিকগণ বারাণদী নগরীকে জিবরী নামে আভহিত করে; এইরূপ বৈশ্বাকরণেরা বাশবায়কে বিদূর বলে।"

<sup>(&</sup>gt;) Vedic Index, Vol. I, p. 153.

পতঞ্জলি আনুমানিক খুইপূর্ব্ব দ্বিতীয় শতাব্দের মধাভাগে মহাভাষ্য সঙ্গলন করিয়াছিলেন। পতঞ্জলি মহাভাষ্যে কাত্যায়নকে ভগবান বলিয়া উল্লেখ করিয়াছেন: ইহা হইতে বুঝা
য়ায় যে পতঞ্জলির সময়ে কাত্যায়ন মুনিঋষিবৎ গণ্য হইতে
ছিলেন, অর্থাৎ পতঞ্জলি ও কাত্যায়নের কালের মধ্যে যথেপ্ত
(অন্ন শতাধিক বৎসর) ব্যবধান কল্পনা করা মাইতে পারে।
জিত্বরী শব্দের অর্থ জয়শীলা। অত গব কাত্যায়নের এই বার্ত্তিক
হইতে দেখা যায় যে খুইপূর্ব্ব তৃতীয় শতাব্দে বারাণসী বাণিজ্যের
অমন একটা প্রসিদ্ধ স্থানে পরিণত হইয়াছিল এবং সেখানে
জয় বিজয় এমন লাভজনক ছিল যে বণিকেরা বারাণসীকে
জিত্বী নাম দিয়াছিলেন। প্রাচীন বৌদ্ধহত্তে বারাণসী
বরাবরই কাশেজনপদের রাজধানী বলিয়া উল্লিখিত হইয়াছে।
স্তর্মং অমুমান করা যাইতে পারে যে খুইপূর্ব্ব বই শতাব্দে
বারাণসী একটি প্রধান নগর এবং কাশিজনপদের রাজধানী
ছিল।

শাখ্যারন শ্রোতস্ত্রে (১৬)২৯।৫) কথিত হইরাছে,

"এতে হ জলো জাতৃক্ণ্য ইষ্ট্যা ত্রয়াণাং নিগুস্থানাং
পুরোধাং প্রাপ কাশ্যবৈদেহযোঃ কৌসলাস্থা চ।"

"এই ইষ্টির হারা জলমাতৃকণ্য কাশিরাজ, বিদেহরাজ ও
কোসনরাজ এই তিনটা রাজবংশের পোরহিত্য লাভ করিয়া
ছিলেন।"

এই বচন হইতে দেখা যায় কোসল, কাশি, এবং বিদেহ-গুণের মধ্যে তথন আচারের একা ছিল। বৈদিক্যুগে একদিকে যেমন কুরুপাঞ্চানগরের মধ্যে আচার বিষয়ে একা ছিল তেমনি

আর একদিকে কাশি ও বিদেহগণের মধ্যেও ঐক্য ছিল। শতপথবান্ধণে (১৩)৫।৪।১৯) এই উপাধ্যানটী আছে। ভরতরাজ শতানীক সাত্রাজিত কাশিরাজ গুতরাষ্ট্রের যজের অধ কাডিয়া লইয়াছিলেন। ব্রাহ্মণকার শিধিয়াছেন, তদবধি কাশিগণ যজ্ঞাগ্নি জালিত করেন না। এই আখ্যানে দেখা যায় শতপথবান্ধণের এই অংশ রচনার সময়ে কাশিজনপদে বৈদিক যাগ্যজ্ঞ লোপ পাইতেছিল। কিন্তু কাশির রাজধানীতে বে জানকাণ্ডের অহুণীলন হইজ উপনিষদে তাহার প্রমাণ পাওয়া যায়। বুহদারণ্যকে (২।১।১) এবং কৌষীতকী উপনিষদে (৪١১) বর্ণিত হইয়াছে, বালাকি নামক একজন ব্রাহ্মণ কাশিরাজ অজাতশক্রর নিকট আত্মার স্বন্ধপু সহজে উপদেশ গ্রহণ করিয়াছিলেন। যে জনপদে যজাগ্নি প্রজালিত হইত না অর্থচ উপনিষ্দের ব্রহ্মবিদ্যা আলোচিত হইত সেধানকার ভাবের আবহাওয়া অবশ্ব গৌতমবুদ্ধের ধর্মের অভ্যানয়ের অহকুল ছিল। পালি দীর্ঘাগমের (দীঘনিকার) অন্তর্গত মহাপদান স্থত্ত অনুসারে গৌতমবুদ্ধের অধ্যবহিত পূর্ব্বত্তী কাপ্রপবৃদ্ধ বারাণসীতে জন্ম গ্রহণ করিয়াছিলেন এবং জৈনদিগের ত্রয়েবিংশ তীর্থন্বর পার্খনাথের জন্মস্থানও বারাণসী। কাগুপ্রদ্ধ এবং পার্শ্বনাথের জন্মদম্বনীয় প্রাচীন কিম্বন্তী সাক্ষ্য দান করিতেছে যে প্রাচীন কাল হইতেই বারাণসী বৈদিক কর্মকাণ্ডের বিরোধি ধর্মপ্রবর্ত্তকগণের পালয়িতী এবং শি**ক্ষ**-য়িত্রী রূপে গণ্য হইয়া আসিতেছিল। মঞ্জিঝমনিকায়ের অন্তর্গত ঘটকারস্থতে (৮১) দেখা বার কাখ্যপবৃদ্ধও সময় সময় ঋষিপজন মুগদাবে বাস করিতেন।

শৌতমবৃদ্ধ সংগাধনাভের পর সারনাথে যে হল প্রচার
করিয়াছিলেন তাহার শ্রোতা ছিলেন পঞ্চন্দ্রবর্গীর নামে পরিচিত
পাঁচন্দ্রন ভিন্দু এবং এই হল্রের প্রতিপাদ্য বিষয় ছিল প্রব্রন্ধিত
বা সংসারতাাগী ভিন্দুর কর্ত্তব্য নির্দারণ। এই প্রকার ভিন্দুগণ
তথন শ্রমণ নামে পরিচিত ছিলেন। শ্রমণগণ আদৌ বেদপন্থী
ছিলেন এবং কালক্রমে অনেক শ্রমণ বেদমার্গ ত্যাগ করিয়া
স্বতন্ত্র পথ প্রতিষ্ঠিত করিয়াছিলেন। কিন্তু ইতিহাসের হিসাবে
বিভিন্ন শ্রমণামার্গকে বেদমার্গেরই শাখা প্রশাধা রূপে গণ্য
করিতে হইবে। শ্রমণ শন্দের অর্থ অভীট লাভের জন্তু
উপবাসাদি শ্রম বা কন্তকর কর্ণ্যের সম্পাদক। ঋগ্রেদে বাগ
যজ্ঞের সঙ্গে সঙ্গে উপবাসাদি তপশ্চরণের কথা আছে। যজুর্বেদে
তপশ্চরণের মহিমা বিশেষভাবে কীর্ত্তিত হইয়াছে; কথিত
হইয়াছে, প্রজাপতি তপশ্চরণ করিয়া প্রন্ধাসৃষ্টি করিতে সমর্থ
হইয়াছিলেন (তৈন্তিরীয় সংহিতা, ৩০১১)। তৈন্তিরীয় আরণ্যকে
(২া৭) এই আখ্যারিকাটী দৃষ্ট হয়—

"বাতরশনা নামক একদণ ঋষি শ্রমণ (তপন্থী) এবং উর্জরেতা ছিলেন। অভীষ্টলাভের জন্ত কয়েকজন ঋষি তাঁহাদের নিকট আগমন করিয়া ছিলেন। তাঁহারা (বাতরশনা নামক ঋষিগণ ইহা বৃঝিতে পারিয়া) অন্তর্হিত হইয়া ছিলেন এবং কুশাও নামক মন্ত্রবাক্তো প্রবেশ করিয়াছিলেন। (অপর ঋষিগণ) প্রজাপৃর্জক তপশ্চরণ করিয়া কুশাও মন্ত্রবাক্তো বাত-রশনাগণের সাক্ষাৎলাভ করিয়াছিলেন। তথন তাঁহারা বাত-রশনাগণক জিজ্ঞাসা করিলেন, 'কি নিমিত্ত আপনারা অন্তর্হিত হইয়াছিলেন।' বাতরশনাগণ বলিলেন, 'হে ভাগবদগণ

আপনাদিগকে নমস্বার করি। আপনারা আমাদিগের নিকট আগমন করিয়াছেন, বলুন কি উপায়ে আমরা আপনাদিগের সেবা করিব।' অপর ঋষিরা বাতরশনাগণকে বিশিলেন, 'যাহাতে আমরা পাপরহিত হইতে পারি, আমাদিগকে সেই শুদ্ধির উপায় বলুন।' তথন বাতরশনাগণ (শুদ্ধিপ্রদ) এই কয়েকটা হক্ত দেখিতে পাইরাছিলেন

অপর ঋষিগণ এই (ক্শাওমত্তের নারা) হোম করিয়া পাপমুক্ত হইয়াছিলেন। যাগযজ্ঞের আরস্তে কুশাওহোম করিয়া পাপমুক্ত হইলে যজমানের দেবলোক প্রাপ্তি হয়।"

বৌধায়ন শ্রোতস্ত্রে (১৬৩০) মৃত্তয়ন বাগের অধিকারীকে
শ্রমণ বলা হইয়াছে। বৃহদারণ্যকোপনিষদে (৪৩৭২২) শ্রমণ
ও তাপসের একত্র উল্লেখ দৃষ্ট হয়। বৌদ্ধ পালি নিকায়ে
শ্রমণগণ ব্রাহ্মণের প্রতিখোগী সম্প্রদায়রপে উল্লিখিত হইয়াছে।
গাণিনির ব্যাকরণের একটা (২০৪০৯) স্ত্রে বিহিত হইয়াছে,
যে সকল প্রাণীর মধ্যে বিরোধ শাখতিক অর্থাৎ চিরস্তন
সেই সকল প্রাণিবাচক শব্দের হল্বসমাস হইলে তাহা একবচনাস্ত
হবৈ। এই স্ত্রের দৃষ্টাস্তম্বরূপ একটা বার্ত্তিকের ভাষো
পতঞ্জলি লিখিয়াছেন—

" যেষাং চ বিরোধ ইত্যক্তাবকাশঃ। শ্রমণত্রাক্ষণম্।"

"যাহাদের মধ্যে বিরোধ চিরস্তন তাহাদের সম্বন্ধ এই স্ত্রের প্রয়োগ হইবে। যথা শ্রমণ্ডাহ্মণ্ম।" পতঞ্জলির মহাভাষ্যের রচনাকাল পূর্বেই উলিখিত হইরাছে।
স্থতরাং এই দৃষ্টান্ত হইতে দেখা নায়, খৃষ্টপূর্ব্ব দ্বিতীয় শতাব্দের
মাঝামাঝি সময়ে শ্রমণ ও ব্রাহ্মণগণ ছইটী বিরোধী সম্প্রদায়ে
পরিণত হইরাছিলেন, এবং এই বিরোধ চিরন্তন বলিয়া
তৎকালের লোকের ধারণা ছিল। এধানে ব্রাহ্মণশব্দের অর্থ
কেবল স্থাতি ব্রাহ্মণ নহে, যাঁহারা বৈদিক কর্ম্মকাণ্ডের
অনুসরণকারী এইরূপ ব্রাহ্মণ।

এই সকল প্রমাণ আলোচনা করিলে অহুমান হয়, উপবাসাদি তপ\*চরণশীল উর্দ্ধরেতা কর্মকাগুপন্থী ঋষিগণ আদৌ প্রমণ নামে পরিচিত ছিলেন। জন্মান্তরবাদের প্রচার এবং যাগমভ্ত ও তপস্তার ফলে দেবলোক লাভ হইলেও সঞ্চিত কর্মাফল ক্ষয় হওয়ার পর দেবলোক হইতে পতন এবং হীনযোনিতে পুন-র্জন্মের সম্ভাবনা আছে এই প্রকার সংস্কার একান্ত নিষ্ঠাবান আদিম শ্রমণগণকে কর্মকাও পরিত্যাগ করিয়া জন্মত্যুর হস্ত হইতে চিরতরে মুক্তি লাভের জন্ম জ্ঞানের অনুশীলনে এতী করিয়াছিল। তদবধি কর্মকাণ্ডপন্থী ব্রাহ্মণ এবং জ্ঞানপন্থী শ্রমণ প্রতিষোগী সম্প্রদায়রূপে গণ্য হইয়াছিল। বেখানে বেদবিহিত কর্ম বন্ধনের কারণ এবং শ্রমণের সাধ্য জ্ঞান মুক্তির কারণ বলিয়া গণ্য হয় সেখানে কর্মকাগুপন্থী ত্রান্ধণের সহিত মোক্ষপন্থী শ্রমণের বিরোধ অবশুস্তাবী। প্রাচীন বৌদ্ধগ্রছে দেখা যায়. গৌতমবৃদ্ধের সমসময়ে শাক্যপুত্রীয় বা বৌদ্ধশ্রমণ ছাড়া কর্মকাণ্ড বিরোধী নির্গ্রহ বা জৈন, মস্করী বা আজীবিক এবং আরও কতক কাল শ্রমণসম্প্রদায় বিদ্যমান ছিল। জৈনগণ আমাদের

স্থপরিচিত। পাণিনির ব্যাকরণে (৬)।১৫৪) মস্বরী পরিব্রাজ্ঞকের উল্লেখ আছে এবং মহাভাষ্যকার পতঞ্জলি মস্বরী শব্দের এইরূপ ব্যুৎপত্তিগত অর্থ প্রদান করিয়াছেন—

'মা কৃত কর্মাণি মা কৃত কর্মাণি শান্তির্বঃ শ্রেয়সীত্যাহাতো 'মস্কবী পরিব্রাজকঃ।''

" 'কর্মান্তান করিওনা, কর্মান্তান করিওনা, শান্তিই তোমাদিগের শ্রেয়া', (যাঁহারা) এই প্রকার বলিয়া থাকেন (তাঁহাদিগকে) মন্তরী (মা × রু × ইনি) পরিব্রাজক বলে।"

মন্তরী (আজীবিক) পরিব্রাজকেরা সকল প্রকার কর্মান্তর্চানই
নিষেধ করিতেন এবং জীব চতুরশীতি যোনি ভ্রমণের ফলে
আপনা আপনি মুক্তিলাভ করিবে এইরূপ প্রচার করিতেন।
কিন্তু প্রকাভের অর্থাৎ বন্ধনের কারণ বৈদিক বাগযজ্ঞ,
বিশেষতঃ যক্তে প্রাণিহত্যা, বোধ হয় তথনকার কোন প্রেণীর
শ্রমণ বা পরিব্রাজকই অনুমোদন করিতেন না; স্ক্তরাং তথন
শ্রমণে ব্রাজণে বিরোধ অনিবার্য। কিন্তু শ্রমণ ও ব্রাহ্মণের বিরোধ
পাশ্চাত্য জগতের সাম্প্রদায়িক বিরোধের সহিত তুলনীয় নহে।
বৈদিক ক্রিয়াকর্ম যে নিক্ষণ এমন কথা শ্রমণেরা বলিতেন না।
পালি দীঘনিকায় বা দীর্ঘাগমের অন্তর্গত কৃটদন্ত স্তত্তে গৌতম
বৃদ্ধ বলিতেছেন, তিনি পূর্বজন্মে একবার প্রোহিতরূপে রাজা
মহাবিজিতকে স্বর্গাধক (অবশ্রুই প্রাণিহিংসারহিত) এক
মহাযজ্ঞ সম্পাদন করাইয়াছিলেন। "স্কুনিপাতের" বাদ্ধণধন্ধস্থতে গোতমবৃদ্ধ বলিতেছেন, প্রাকালে বান্ধণেরা সংযমী
ছিলেন এবং যজ্ঞে প্রাণিহিংসা করিতেন না; কালক্রমে অব-

নতির ফলে ব্রাহ্মণেরা লোভী হইয়াছেন এবং যজে পভহিংসা আরম্ভ করিরাছেন। \* যাগযজ্ঞের ফলে মরণশীল দেবগণের লোক লাভ হইতে পারে, কিন্তু নির্দ্ধাণমুক্তি লাভ হইতে পারে না, স্থতরাং বাহাতে নির্ব্বাণমুক্তি লাভ হয় এরূপ সাধন করাই মান্তবের কর্ত্তব্য। সবল সম্প্রদায়ের শ্রমণের মতেই এইরূপ নির্ব্বাণমুক্তি গৃহত্যাগী ভিক্র লভ্য, গৃহীর লভ্য নহে। স্থতনিপাতের অন্তর্গত ধন্দিকস্থতে বুদ্ধ বলিতেছেন, একাস্ত স্বধর্মনিষ্ঠ গৃহস্থ (শ্রাবক বা উপাসক) মৃত্যুর পর স্বয়ংপ্রভানামক দেবগণেরলোক প্রাপ্ত হইবেন। নির্বাণমৃত্তি লাভ করিতে হইলে ভিক্ষ্ধর্য এহণ করিতেই হইবে। পরিব্রাজ্কের বা শ্রমণের প্রধান কার্য্য ছিল তপশ্চরণ ও ধ্যান। কিন্তু সকল শ্রেণীর শ্রমণ অবশ্রুই কর্ত্তব্যনিষ্ঠ ছিলেন না। গৌতমবৃদ্ধ গৃহত্যাগের পর এবং বোধিলাভের পূর্ব্বে উক্রবিথে ছয় বৎসরকাশ কঠোর তপশ্চরণ (ছন্নরচর্য্যা) করিয়াছিলেন। ফলে তাঁহার শরীর অস্থিচর্শ্বসার হইয়া ছিল। তারপর তিনি বুঝিতে পারিলেন, ছম্বর্চগার ছারা মৃক্তিদায়ক বোধি বা জ্ঞান লাভ করা যাইতে পারে না, বোধি লাভের জন্ত ধ্যানের প্রয়োজন। স্থতরাং ছঙ্গরচর্য্যা ভঙ্গ করিয়া তিনি সানাহার করিলেন এবং বোধির্কের মূলে বসিয়া গানবলে

<sup>\*</sup> দীঘনিকায়ের অন্তর্গত "অগ্গঞ্ঞ হতে" রাহ্মণবর্ণের উৎপত্তির
বিবরণ স্তর্গ। দীঘনিকায়ের অন্তর্গত "তেবিজ্ঞ হতে" প্রাচীন শ্ববিগণের
প্রতি যুণা প্রকাশ করা হইয়াছে। তেবিজ্ঞ হতের যাহালক্ষ্য, রহ্মাতে
(রক্ষে নহে) লীন হওয়া অথবা রক্ষলোক লাভ তাহা অন্তাত প্রতিন
হতের উপদিষ্ট অর্হৎ পদলাছের বিরোধী। স্তরাং তেবিজ্ঞ হতে ক বত্তর
রচনা মনে করাই কর্ত্বা:

মোক্ষদায়ক সমাক সমোধি লাভ করিলেন। সারনাথে পঞ্চত্র-বর্গীয়ের নিক'ট প্রচারিত "ধর্মচক্রপ্রবর্ত্তনস্তত্ত্বে '' এই স্বভিজ্ঞতার ফল স্বরূপ প্রথমতঃ শ্রমণের জ্বন্ত মধ্যমপ্রতিপদা বা মধ্যপথ উপদিষ্ট হইয়াছে। গৌতমবুদ্ধ বলিতেছেন, প্ৰব্ৰব্ধিত শ্ৰমণ ছই সাধারণ সংসারী প্রকার অনাচার পরিত্যাগ করিবেন; লোকের মত তিনি ভোগবিলাসরত হইবেন না; অপরপক্ষে, কঠোর তপ্×চরণ করিয়া শরীরকেও ক্লেশ দিবেন না। ভিক্লুর মধ্যপথ অহুসরণ করা কর্ত্তব্য; অষ্টাঙ্গিক মার্গ সেই মধ্যপথ। গোতমবুদ্ধের প্রচারিত শ্রমণ ধর্ম্মের একটী প্রধান লক্ষণ অস্তা-ধর্ম্ম**চক্রপ্রবর্ত্তনস্থ**ত্রে বাড়াবাড়ির পরিহার। প্রচারিত আর একটী তথ্য, চারি প্রকার আর্য্য সত্য। যথা, (১) ছঃধ; (২) ছঃধ সমুদয়; (৩) ছঃধ নিরোধ; (৪) ছঃধ নিবোধগামিনী প্রতিপদাবাপধ। হৃঃধ কি ? জাতি (জন্ম) ছঃখ, জরা (বার্দ্ধক্য) হঃখ, ব্যাধি হুঃখ, মরণ হুঃখ, অপ্রিয় সংযোগ তৃঃথ প্রিদ্ববিদ্বোগ তৃঃথ। তৃঃথ সমুদর বা তৃঃধের উৎপত্তির কারণ 春 ? ভৃষ্ণা। প্রথম ও দ্বিতীয় আর্য্যসত্যে যে তত্ত্ব হুচিত হইয়াছে তাহা ব্যক্ত করা হইয়াছে প্রতীত্যসমূৎপাদে বা দ্বাদশনিদানে। কথিত আছে সংগধিলাভের অব্যবহিত পূর্ব্বে গৌতম দাদশ নিশান বা কার্য-কারণ-শৃঙ্খল অন্তত্ত করিয়াছিলেন। ছাদশ নিদান এই—

- (১২) জ্বরামরণের কারণ জাতি (জন্ম)।
- (১১) জাতির (জন্মের) কারণ ভব (জন্ম গ্রহণের দিকে র্মোক)।

- (১•) ভবের কারণ উপাদান (কর্ম্মের ইচ্ছা)।
  - (a) উপাদানের কারণ তৃঞা।
  - (৮) ভৃষ্ণার কারণ বেদনা (ইন্দ্রিয়ের সহিত বাহ বস্তর সংস্রবজনিত জান)।
  - (१) বেদনার কারণ সংস্পর্শ (ইন্দ্রিরের সহিত বাহ্ বস্তর সংস্রব)।
  - (৬) সংস্পর্শের কারণ ষড়ায়তন (চক্ষু, কণ, নাসিকা, জিহ্বা, ত্তক্, মন এই ছয়টা ইন্দ্রিয়)।
  - (e) যভারতনের কারণ নামরূপ (দেহ ও মন) ।
  - (৪) নামরূপের কারণ বিজ্ঞান (পুনর্জন্ম) :
  - (৩) বিজ্ঞানের কারণ সংস্কার (কর্মা)।
  - (২) সংস্থারের কারণ অবিদ্যা (অজ্ঞান) ।
  - (১) অবিদ্যা হৃঃথের মূল কারণ।

এই বাদশ নিদানের বারা সৃষ্টিতত্ত্বে রহক্ত উদ্বাটিত হয়
নাই, মান্ত্বের ত্বংপ্রের কারণ, বিতীয় আর্যাসতা ত্বংবসমূদর
ব্যাথ্যাত হইরাছে। পূর্ব জ্নের (১) অজ্ঞানের ফলে সংস্কার
বা ক্তকর্ম্বের সংস্কার এবং সেই সংস্কারের ফলে পুনর্জন্ম।
ত হইতে ১০দফার মান্ত্বের বর্তমানজীবনের কথা নিবদ্ধ হইয়াছে।
পুনর্জন্ম হইলেই দেহমনের উৎপত্তিহয়। বডেক্তির দেহমনের অজী
ভূত। ইক্তিরের স্চিত বাহ্য বস্তব্র সংস্পর্ণে জ্ঞানের উৎপত্তি এবং

জ্ঞান হইতে তৃষ্ণার বা বাসনার উৎপত্তি। তৃষ্ণার ফলে ভোগে আসক্তি। এই আসক্তি ধন্মগ্রহণের ঝোঁক উৎপাদন করে এবং তাহার ফলে ভবিষ্যতে জাতি বা জন্ম (১১) এবং জরামরণ (১২) হয়।

অবিদ্যা যেরূপ ছংথের মূলীভূত কারণ, অবিদ্যার নিরোধও তেমনি ছঃখ নিরোধের উপায়। অবিদ্যা না থাকিলে সংস্কার शाकित्व ना; मःकात्र ना शाकित्व विक्वान शाकित्व ना अवः শেষ পর্য্যন্ত ছঃখদায়ক জাতি, জরামরণ হইবে না। অনুলোম শ্লীতিতে উক্ত দাদশ নিদানে বেমন দিতীয় আর্যাসত্য, হঃপ সমুদয় ব্যাখ্যাত হইয়াছে, তেমনি প্রতিলোম রীতিতে উক্ত দাদশ নিদানে তৃতীয় আর্যাসত্য, ছঃখনিরোধ ব্যাথ্যাত হইয়াছে। স্থতরাং ধর্মচক্র-প্রবর্তন-স্তত্তে গৌতমবুদ্ধের ধর্মের সার কথা পাওয়া যায়। সকল সম্প্রদায়ের বৌদ্ধেরাই এই হতকে প্রামাণ্য বলিয়া স্বীকার করেন এবং দকল সম্প্রদায়ই স্বীকার করেন যে এই হুত্র গৌতমবুদ্ধ কর্তৃক সারনাথে বিবৃত হইয়া-স্থতরাং বৌদ্ধর্মের অভ্যুদয়ের স্থচনা হইতেই সারনাথ একটা মহাতীর্থ বলিয়া গণ্য হইয়া আসিতেছে। এপর্যস্ত 🕐 সারনাথে খৃষ্টপূর্ব্ব পঞ্ম বা চতুর্থ শতাব্দের কোন নিদর্শন পাওয়া যায় নাই; কিন্তু তৎপরবর্তী যুগের, খৃষ্টপূর্ব্ব তৃতীয় শতাক হইতে খুষীয় হাদশ শতাক পর্যাস্ত এই দেড় হান্ধার বংসরের নিদর্শন ধারাবাহিক রূপে পাওয়া গিয়াছে। ভারতীয় প্রত্নতত্ত্ব অনুসদ্ধান বিভাগের কর্তৃপক্ষ এই দেড় হাজার বংসরের অন্তর্গত বিভিন্ন যুগের চমংকারজনক বছ নিদর্শন ভূগর্ভ হইতে উত্তত করিয়াছেন। বর্ত্তমান গ্রন্থে শ্রীমান ওবতোষ মজুমদার

যোগ্যতার সহিত তাহার পরিচয় লিপিবদ্ধ করিয়াছেন। রায়
বাহাছর প্রীযুক্ত দয়ারাম সাহনী প্রণীত ইংরাজী সারনাথ বিবরপ
অবলম্বনে এই পরিচয় রচিত হইয়াছে এবং চতুর্থ অধ্যায়ের মৃত্তি
পরিচয়ে অনেক অভিনব তথ্যও নিবদ্ধ হইয়াছে। সারনাথের
ধ্ংসাবশেষের এবং মৃত্তির পরিচয় ছাড়া গ্রন্থকার এই
গ্রেরে দিতীয় অধ্যায়ে রায়য় ইতিহাস এবং পঞ্চম অধ্যায়ে
ভায়র্যোর ধারাবাহিক বিবরণ নিবৃদ্ধ করিয়া গ্রন্থগানির পূর্ণতা
সম্পাদন করিয়াছেন। দশকগণ তৃতীয় ও চতুর্থ অধ্যায়ের
সহায়তায় সারনাথের ভ্রমাবশেষ এবং মিউজিয়ন দেধিয়া অবসর
মত গ্রন্থের অন্যান্ত অংশ, বিশেষতঃ দিতীয় এবং পঞ্চম অধ্যায়,
গাঠ করিলে সারনাথের স্মৃতি অধিকতর উপভোগ্য মনে করিবেন
এমন আশা করা যাইতে পারে।

## ঞী রমাপ্রসাদ চন্দ।



## সারনাথ বিবরণ।

#### প্রথম অধ্যায়।

#### ধর্মচক্র প্রবর্তন।

প্রায় আড়াই হাজার বৎসর পূর্বেব হিমালয় পর্বতের পাদমূলে অবস্থিত কপিলবস্তু নামক নগরে ইন্ফ্রাকু বংশের অক্সতম শাখা শাক্যকুলে গোতমবুদ্ধ জন্ম গ্রহণ করিয়া-ছিলেন। গোতমবুদ্ধের পিতা শুদ্ধোদন শাক্যদিগের রাজা ছিলেন। পিতা পুত্রের নাম রাখিয়াছিলেন সিন্ধার্থ বা সর্ববার্থসিদ্ধ। পিতৃকুলের গোত্র অনুসারে সিদ্ধার্থ গোতম নামে পরিচিত ছিলেন এবং উত্তর কালে বোধিলাভের পর বুদ্ধ নামে খ্যাত হইয়াছিলেন। এই বুদ্ধ ইতিহাসে গোতমবুদ্ধ নামে স্থারিচিত। কুমার সিদ্ধার্থ ২৯ বৎসর বয়সে জরা, ব্যাধি ও মৃত্যুর হস্ত হইতে এককালে মুক্তি লাভ করিবার জন্ম গৃহত্যাগ করিয়া সন্ন্যাসীর বেশে ভ্রমণ করিতে করিতে মগধের রাজধানী রাজগৃহে উপনাত হইয়াছিলেন। কথিত আছে রাজ-গৃহের তৎকালান রাজা বিশ্বিসার তরুণ সন্ন্যাসীকে রাজ্যের

গৌতম বুদ্ধের সংক্ষিপ্ত জীবনী। অর্দ্ধাংশ ছাড়িয়া দিতে চাহিয়াছিলেন। সিন্ধার্থ অসম্মত হইয়া রাজগৃহ ত্যাগ করিয়া আরাড় কালাম এবং রুদ্রক রামপুত্র নামক ছুইজন সন্ন্যাসীর নিকট ধর্ম্মোপদেশ গ্রহণ করিয়াছিলেন। এই ছুই জনের নিকট যাহা কিছু শিখিবার তাহা শিখিয়া সিদ্ধার্থ গয়ার সমীপস্থ নৈরঞ্জনা (বস্তমান লীলাজান) নদীর তীরবর্ত্তী উরুবেলা প্রামে উপস্থিত হইয়া তথাগ্ন কঠোর তপশ্চরণ আরম্ভ করিয়া-এই দুন্ধর তপশ্চর্য্যায় প্রবৃত্ত হইলে কৌণ্ডিখ্য, ৰপ্ল, ভদ্ৰিয়, মহানাম, ও অশ্বজিৎ নামধেয় পাঁচজন ভিক্ষু তাঁহার সঙ্গী হইয়া তাঁহার সেবা করিয়াছিলেন। ইঁহারা বৌদ্ধ গ্রন্থাদিতে পঞ্চন্তদ্রবর্গীয় নামে প্রসিদ্ধ। বংসর কাল কঠোর তপশ্চরণের পর সিদ্ধাথ বুঝিতে পারিলেন যে কেবল তপস্থা অর্থাৎ উপবাসাদি করিয়া শরীরকে কষ্ট দিলে মৃক্তি লাভের সম্ভাবনা নাই। তিনি গ্রামে গ্রামে ভিক্ষা করিয়া আহারাদি আরগু করিলেন। ইহা দেখিয়া কোণ্ডিন্যাদি পঞ্চ অনুচর মনে করিলেন, ছয় বৎসর কাল কঠোর তপশ্চরণ করিয়া যখন ইনি বোধিলাভ করিতে পারিলেন না তথন ইঁহার বোধি-লাভের কোন সম্ভাবনাই নাই। স্কুতরাং তাঁহারা সিদ্ধা-র্থের সাহচর্য্য ত্যাগ করিয়া বারাণসী নগরীর উপকণ্ঠস্থিত ঋষিপতন বা মুগদাবে আশ্রয় গ্রহণ করিলেন। এদিকে উক্তবেলায একদিন রাত্রিতে বোধিসত্ত্ব পাঁচটী

<sup>(</sup>২) ভাবী বুদ্ধ।

দেখিলেন এবং নিদ্রাভঙ্গের পর তাঁহার দৃঢ় ধারণা হইল যে . পরদিবসই তিনি বোধিলাভ করিবেন। প্রত্যু<mark>াষে গাত্রো-</mark> থান করিয়া বোধিসত্ত একটা ন্যগ্রোধ বৃক্ষমূলে উপবেশন করিলেন। এমন সময়ে উরুবেলার গ্রামণী বা গ্রামা-ধিপতির চুহিতা স্ক্রন্ধাতা আসিয়া তাঁহাকে স্বর্ণপাত্রে পায়স নিবেদন করিলেন। পাত্র সহ পায়স লইয়া বোধিসত্ত নৈরঞ্জনার ঘাটে উপস্থিত হইলেন এবং স্নানান্তে কৌপীন বহির্বাস পরিধান করিয়া আহার করিলেন। ষ্মাহারান্তে পাত্রটী নৈরঞ্জনার স্রোতে নিক্ষেপ করিয়া সিদ্ধার্থ বলিলেন, "যদি আজ আমার বোধি বা বুদ্ধত্ব লাভের সম্ভাবনা থাকে তবে এই পাত্র যেন স্রোতের প্রতিকূলে ভাসিয়া যায়।" পাত্র যথার্থই স্রোতের প্রতিকূলে ভাসিয়া গিয়া অবশেষে নাগলোকে উপস্থিত হইল। সন্ধ্যার সময় সিদ্ধার্থ নদীতীরের অদূরস্থিত একটী পিপ্লল বা স্তযোধ র্কের মূলে উপনীত হইলেন এবং উহার পূর্ববিদকে যোগাসনে উপবিষ্ট হইয়া প্রতিজ্ঞা করিলেন—

> ''ইহাসনে শুষ্যতু মে শরীরং ত্বগস্থিনাংসং প্রলয়ং চ যাতু। অপ্রাপ্য বোধিং বহুকল্প তুর্লভাং নৈবাসনাৎ কায়মতশ্চলিষ্যতে॥''

''আমার শরীর শুক হউক, অস্থি, চর্ম্ম ও মাংস একেবারে বিনফী হইয়া যায় যা'ক, তথাপি বোধিলাভ না করিয়া আমি এই আসন পরিত্যাগ করিব না।'' কথিত আছে যে এই সময় সাধুজনের চিরশক্ত মার বা কামদেব সসৈত্য উপস্থিত হইয়া তাঁহাকে নানা উপায়ে বোধিমার্গ হইতে বিচ্যুত় করিবার জন্ম পুনঃ পুনঃ চেন্টা করিয়া-ছিলেন। কিন্তু সকল চেষ্টা যখন ব্যৰ্থ হইয়াছিল তখন মার বোধিসম্বকে জিজ্ঞাসা করিয়াছিলেন, "তুমি যে দান বোধিসত্ত তাঁহার করিয়াছ তাহার সাক্ষী কে?" দক্ষিণ হস্তের তর্জ্জনীর দ্বারা পৃথিবী স্পর্শ করিয়া বলিলেন, ''পূর্বে পূর্বেজনোর কথা ছাড়িয়া দিলেও রাজকুমার বিশ্বন্তর রূপে জন্মগ্রহণ করিয়া আমি যে সাত শত মহাদান করিয়াছিলাম এই পৃথিবী তাহার সাক্ষ্য দান করিবে।'' পৃথিবী বলিয়া উঠিল, ''হাঁ, ইহা ধ্রুব সত্য।'' মার পরাভূত হইয়া সদলবলে পলায়ন করিলেন। বোধিসত্ত সিশ্বার্থ পরমার্থজ্ঞান লাভ করিবার জন্ম ধ্যানস্থ হুইলেন। ধ্যানের বলে রজনীর প্রথম যামে বোধিসত্ত দিব্যচক্ষু লাভ করিলেন এবং দিব্যচক্ষুর দারা পূর্বব পূর্বব জন্মের ঘটনাবলী প্রত্যক্ষ করিলেন; রজনীর মধ্যম যামে তিনি দিবাদৃষ্টিতে সমগ্র জীবজগতের পরিণতি প্রত্যক্ষ করিলেন; রজনীর শেষ যামে ব্যথিত হৃদয়ে জীবের দুর্গতির বিষয় ভাবিতে ভাবিতে উহার কারণ পরস্পরা অমুসন্ধান করিয়া দেখিলেন জরা, মৃত্যু, জন্ম প্রভৃতি সকলের মূলে অবিদ্যা বা অজ্ঞান এবং অবিদ্যার নাশ হইলেই জীবের সকল প্রকার চুঃখের শেষ অর্থাৎ মুক্তি হইতে পারে। তিনি ছঃখের স্বরূপ, ছঃখের সমুদয় বা কারণ, ছঃথের নিরোধ বা নাশ এবং ছঃখ নিরোধের পথ দেখিতে পাইলেন। তিনি তখন বুঝিতে পারিলেন তিনি সম্বোধি বা সম্যক জ্ঞান লাভ করিয়াছেন, বুদ্ধ বা তথাগত হইয়াছেন, আর তাঁহাকে জনামরণের ্ যশীভূত হইতে হইবে না। ঠিক প্রত্যুবে এই ঘটনা ঘটিল। সমোধি লাভের পর মোক্ষ স্থ্য অমুভব করিবার জন্ত গোতম প্রথম সপ্তাহ বোধির্ক্ষের পাদমূলে অবস্থান করিলেন। দিতীয় সপ্তাহ অজপালন্তগ্রোধ মূলে উপ-বেশন করিয়া কাটাইলেন। তৃতীয় সপ্তাহে মুচলিন্দ গাছের তলায় আসিয়া উপবেশন করিলেন। এই সময় অত্যন্ত ঝড় ও বৃষ্টি হওয়ায় নাগরাজ মুচলিন্দ ফণা বিস্তার করিয়া তাঁহাকে আচ্ছাদিত করিয়াছিলেন। মুচলিন্দ বুক্ষমূলে সাত দিন থাকিয়। বুদ্ধ রাজায়াতন বৃক্ষের মূলে আসিয়া বসিলেন এবং এখানেও সাত দিন কাটাইলেন। এই সময়ে ত্ৰপুষ এবং ভল্লিক নামক ছুইজন বণিক উৎ-কল হইতে আধিবার পথে বুদ্ধদেবের নিকট উপস্থিত হইয়াছিলেন এবং আহারার্থ বুদ্ধদেবকে পিষ্টক ও মধু নিবেদন করিবার **অনু**মতি প্রার্থনা করিয়াছিলেন।

বৃদ্ধের নিকট কোনও ভোজন পাত্র না থাকায় গন্ধবিরাজ ধৃতরাপ্ত, নাগরাজ্ঞ বিরূপাক্ষ, কুপ্তাগুরাজ বিরুধক এবং যক্ষরাজ বৈশ্রেবণ এই চারিজন দিক্পাল চারিটা শিলা পাত্র আনয়ন করিয়াছিলেন। বৃদ্ধের অলোকিক ক্ষমতায় চারিটা পাত্র একটাতে পরিণত হইয়াছিল এবং তিনি উহাতে আহার করিয়াছিলেন। বণিকদ্বয় বৃদ্ধ ও ধর্মের শরণাগত হইয়া বৃদ্ধের প্রথম উপাসক বা গৃহস্থ শিষ্য হইয়াছিলেন । তারপর বৃদ্ধদেব রাজায়াতন বৃক্ষের মূল ত্যাগ করিয়া পুনরায় অজপালক্যপ্রোধের তলে ফিরিয়া গিয়াছিলেন এবং তিনি যে মহাসত্য লাভ করিয়াছেন তাহা জগৎ সমক্ষে প্রচার করিবেন কি না ইহাই চিন্তা করিতেছিলেন। এমন সময় ব্রহ্মা ও অক্যান্থ দেবগণ তাহার মনের কথা বৃন্ধিতে পারিয়া তথায় আসিয়া উপস্থিত হইলেন এবং বলিলেন—

''পাতুরহোসি মগধেস্থ পুবে্ব ধন্মো অস্থন্ধো সমলেহি চিন্তিতো। অপাপুর্ এতম্ অমতস্স ধারম্ স্থনতু ধন্মম্ বিমলেনামুবুদ্ধম্"॥

" এখন পঙ্কিলছদয় শিক্ষকগণের উদ্ভাবিত ধর্ম মগধে প্রচলিত আছে; তুমি অমরতের দার খুলিয়া

<sup>(</sup>১) ললিতবিত্তর, নিধানকথা প্রভৃতি অফুসারে সম্বোধিলাভের পর স্তম স্থাহে বুদ্ধের সূহিত অপুর ও ভাগ্লিকের মিলন হয়।

দাও; লোকে নির্মালহাদয় বুদ্ধ কর্তৃক উদ্ভাবিত ধর্মা প্রবণ করুক।'' ব্রহ্মার স্তাতি বাক্যে মুগ্ধ হইয়া ভগবান বুদ্ধদেব চিন্তা করিতে লাগিলেন কাহার নিকট প্রথম তিনি ধর্মা প্রচার করিবেন এবং কোন ব্যক্তিই বা তাঁহার গভীর নীতিবাক্য হৃদয়ঙ্গম করিতে সমর্থ হইবেন। তথন তিনি ভাবিলেন, আরাড়-কালাম এবং রুদ্রক-রামপুত্রের নিকট ধর্মা প্রচার করিবেন। কিন্তু পরক্ষণেই জানিতে পারিলেন যে এই ছই জ্ঞানী পুরুষ ইতিমধ্যে দেহত্যাগ করিয়াছেন। তারপর কৌভিন্যাদি পঞ্চত্মে-বর্গীয়ের কথা তাঁহার স্মরণ হইল এবং তাঁহাদিগের নিকট প্রথম ধর্মা প্রচার করিবেন সঙ্গল্ল করিলেন। পঞ্চত্মে-বর্গীয় ভিক্ষুগণ কাশী নগরীর নিকটবর্তী মুগদাব ঋষিণপ্রতনে বাস করিতেছেন বুঝিতে পারিয়া তথাগত তথায় গমন করিলেন।

প্রচিত। সারনাথের ধ্বংসাবশেষ বারাণসী নগরের প্রায় ছই ক্রোশ উত্তরে গাজীপুর ঘাইবার পথের ধারে অবস্থিত। বর্ত্তমান কালে এই রাজপথ দিয়া বা রেল যোগে সারনাথ যাওয়া যায়। পুরাকালে বারাণসী হইতে এই স্থানে যাইবার একটা সরল পথ ছিল। এই পথের কিছু কিছু নিদর্শন এখনও বর্ত্তমান আছে। ওরঙ্গজেবের মস্জিদের নিকটস্থ পঞ্চগঙ্গাঘাট হইতে একটা পুরাতন

প্লবিপতন বা মৃগদাব--বৰ্ত্তমান সাব্ৰনাথ। পথ লাটভৈরবের দক্ষিণদিক দিয়া বরুণা নদার অপর পার পর্যন্ত বিস্তৃত ছিল। এই পথের ধৃংসাবশেষ বর্ত্তমান রেলপথের নিকট দেখিতে পাওয়া যায়। অফ্টাদশ শতাবদীর শেষভাগ পর্যান্ত এই স্থানে মোগল যুগের তিনটা খিলানযুক্ত একটা পুল ছিল, বন্সার প্রকোপে তাহা ভাঙ্গিয়া গিয়াছে। সারনাথের ঋষিপতন (পালি ইসিপতন) নাম হইবার কারণ মহাবস্ত অবদান নামক গ্রন্থে এইরূপ লিখিত আছে। বারাণসীর সার্দ্ধ যোজন দূরে এক মহাবন ছিল এবং তথায় পঞ্চশতজন প্রত্যেকবৃদ্ধ আকাশ মার্গে উথিত হইয়া পরিনির্বাণ লাভ করেন অর্থাৎ দেহত্যাগ করেন। তাহাদিগের শরীর এই বন খণ্ডে পতিত হওয়ায় এই স্থানের নাম ঋষিপতন হইয়াছিল । চীনদেশীয় পরিবাজক ফা-হিয়ান শ্বস্তীয় পঞ্চম

<sup>(</sup>১) প্রত্যেকবৃদ্ধ—যাহারা বৃদ্ধত লাভ করেন কিন্ত ধর্ম প্রচার করেন না।

<sup>(</sup>২) ফরাসী পণ্ডিত সেনারের (Mon. E. Senart) মতে 'শ্বিপতন' শ্বিপশ্তন শব্দের অপত্রংশ। এই স্থানে অনেক শ্ববি বা সাধক বাদ করিতেন
বলিয়া ইহার নাম শ্বিপত্তন হইয়ছিল। কালক্রমে শ্বিপত্তন নামটা জননাধারণের নিকট অপরিচিত হয় এবং শ্বিপতন নাম প্রচলিত হয় ও শ্বিপতন
নামের বৃংপত্তি স্বরূপ এই আধ্যায়িকাটা কল্পিত হয়।

শ্বধিপত্তন হইতে শ্বধিপতনের উৎপত্তি যেমন সন্তব শ্বধিপতন হইতে 
শ্বধিপতনের উৎপত্তি সেইরূপ সন্তব। স্থানের নাম জনসাধারণের মুপে প্রচলিত
ছিল এবং জনসাধারণ প্রাকৃত ভাষাই ব্যবহার করিত।

শতাব্দের প্রথম ভাগে (৪০৫-৪১১) ভারতবর্ষে আসিয়াছিলেন। তিনি তাঁহার জ্রমণ বৃত্তান্তে ঋষিপতন নাম
সম্বন্ধে লিখিয়াছেন, এক জন প্রত্যেকবৃদ্ধ এই বনে
বাস করিতেন এবং ভগবান গোতমবুদ্ধের মোক্ষলাভের
সমগ্র নিকটবর্তী শুনিয়া এই স্থানে তিনি পরিনির্বাণ
লাভ করিয়াছিলেন।

বুদ্ধদেবের পূর্বজন্মের ঘটনাবলী অবলম্বন করিয়া পালি জাতক লিখিত হইয়াছে। ঐ গ্রন্থে এবং মহাবস্ত অবদানে ঋষিপতনের অপর নাম মুগদায় বা মুগদাবের উৎপত্তি সম্বন্ধে এই গল্পটী লিখিত আছে। গৌতমবুদ্ধ এক সময়ে ৫০০ মূগের দলপতিরূপে জন্মগ্রহণ করিয়া এই বনখণ্ডে বিচরণ করিতেন। তখন তাঁহার নাম ছিল মুরোধ। মুরোধ দেখিতে অতি স্থন্দর ছিল। তাহার ছিল স্থবর্ণের মত স্নিগ্ধ কান্তি, মাণিক্যের স্থায় উজ্জ্বল চক্ষু, রৌপ্যের স্থায় শুভ্র শৃঙ্গ, সিন্দুরের মত লাল বর্ণ মুখ, অলক্তরাগে রঞ্জিত চারিখানি খুর, চামরের স্থায় পুচছ এবং অস্থ্যাবকের স্থায় বৃহৎ দেহ। স্তরোধের সহোদর বিশাখ অ**ন্ড এক যূ**থের অধিপতি <mark>হইয়া এই</mark> অরণ্যে বিচরণ করিত। তাহার আকৃতি বোধিসজ্বের (স্তগ্রোধের) অনুরূপ ছিল। এই সময় কাশীরাজ ব্রহ্ম-দত্ত অনুচরবৃন্দ সহ প্রত্যহ এই বনখণ্ডে মুগয়া করিতে মাসিতেন এবং অনেক মূপ বধ করিতেন। হরিণগুলি

ভাষাদিগের এই বিপদের কথা স্থান্থোধের নিকট বলিল।
স্থান্থোধ ও বিশাখ চুই ভাতা রাজা অক্ষাদন্তের নিকট
গিয়া নিবেদন করিল যে তিনি প্রভাহ মুগ শিকাব করেন
বলিয়া অনেক মুগ আহত হইয়া কয়্ট পায়, কতক বা
আতক্ষে মরিয়া যায়। অতএব তাহারা প্রস্তাব করিল
যে যদি রাজা আর ঐ বনে মুগয়া করিতে না যান তবে
তাহারা চুই দল হইতে পালা ক্রমে একটা করিয়া মৃগ
প্রতিদিন কাজপ্রাসাদের রন্ধনশালায় প্রেরণ করিবে।
রাজা এই প্রস্তাবে সম্মত হইলেন এবং সেই দিন হইতে
পালা ক্রমে একটা করিয়া মৃগ রাজার রন্ধনগৃহে যাইতে
লাগিল।

একদিন বিশাথের দলের একটা হরিণীর পালা উপস্থিত হইল। হরিণী তাহার দলপতির নিকট গিয়া জানাইল যে সে গর্ভবতী। এখন সে পালা রক্ষা করিতে গেলে গর্ভস্থ শাবকও হত হইবে। শাবকটা প্রসূত হইয়া কিছু বড় হইলে তবে সে পালা রক্ষা করিতে যাইবে। অতএব এখন তাহার পরিবর্ত্তে অক্স কাহাকে পাঠান হউক। কিন্তু এই প্রস্তাব মত বিশাথের যূথের কোন মৃগ যাইতে সম্মত না হওয়ায় হরিণী ভগ্নস্থামের ক্যাথোধের নিকট গিয়া সমস্ত কথা বলিল। অগ্রোধ হরিণীকে অভয় দিয়া স্বয়ং রাজবাটীর রন্ধনশালায় গিয়া ব্রপকাঠে মাথা রাখিয়া শুইয়া রহিল। রাজা ব্রক্ষানত

পূর্বেই স্তাথোধকে অভয় দান করিয়াছিলেন, এখন তাহার আসিবার কারণ শুনিয়াও তাহার মহৎ অস্তঃকরণের পরিচয় পাইয়া মুয় হইলেন এবং প্রতিদিন মুগ্রোধের বা বিশাখের মূথের একটা করিয়া হরিণ পাঠাইবার প্রথা রহিত করিয়া দিলেন। রাজা ব্রহ্মদন্ত মুগদিগকে 'দায়' অর্থাৎ সক্ষট হইতে উদ্ধার করিয়াছিলেন বলিয়া, কিম্বা এই 'দাব' (অরণ্য) মধ্যে নিরাপদে বিচরণ করিতে দিয়াছিলেন বলিয়া এই স্থানের নাম মুগদায় বা মুগদাব হইয়াছিল। বর্ত্তমান সারনাথ (শারঙ্গনাথ) নামও এই উপাখ্যান শারণ করাইয়া দেয়। সারনাথের আধ মাইল ব্যবধানে শারঙ্গনাথ নামক শিবের মন্দির আছে।

বুদ্ধদেব ঋষিপতনে উপস্থিত হইলে, তাঁহাকে দূর হইতে আসিতে দেখিয়া তাঁহার ভূতপূর্বব পাঁচটী সঙ্গী পরস্পর বলিতে লাগিলেন, 'ঐ শ্রমণ গোঁতম আসিতেছেন। এখানে এই 'বাছল্লিক' (যাহার বাহ্যাড়ম্বর বেশী) এবং 'প্রধান বিভ্ভান্তো' (বিল্রান্ত) আসিলে আমরা প্রণাম বা অভ্যর্থনা করিব না; তবে যদি এখানে উপবেশন করিতে ইচ্ছা করেন তাহা হইলে ঐ আসনে বসিতে পারেন।' কিন্তু যখন বুদ্ধদেব নিকটবর্ত্তী হইলেন তখন ভিক্ষু পাঁচজন আর তাঁহাদিগের সঙ্কল্প রক্ষা করিতে পারিলেন না, বুদ্ধদেবের নিকট ছুটিয়া গেলেন। একজন

বৃদ্ধদেবের সারনাথে আগমন ও ধর্ম প্রচার। তাঁহার ভিক্ষাপাত্র ও উত্তরীয় লইলেন; একজন তাঁহার বিসিবার আসন প্রাস্তত কবিয়া দিলেন; তৃতীয় ব্যক্তি তাঁহার পা ধুইবার জল আনিয়া দিলেন। বুজদেব আসন গ্রহণ করিয়া হস্তপদাদি প্রক্ষালন করিলে পর ভিক্ষুরা তাঁহাকে নাম ধরিয়াও বন্ধু বলিয়া সম্বোধন করিলেন। বুজদেব এইরূপ সম্বোধন শুনিয়া তাঁহাদিগকে বলিলেন, "হে ভিক্ষুগণ, তথাগত সম্পূর্ণ সম্বোধিলাভ করিয়াছেন; আর তোমরা তথাগতকে নাম ধরিয়া এবং বন্ধু বলিয়া সম্বোধন করিও না। তোমরা শুন, আমি অর্থ জৌবনম্কু) হইয়াছি। আমি অমৃত লাভ করিয়াছি। আমি যে পথ তোমাদিগকে দেখাইব সে পথ যদি গ্রহণ কর তাহা হইলে ধর্মজীবনের চরম লক্ষ্যে উপনীত হইতে সমর্থ হইবে।" তারপর বুজদেব তাঁহার প্রসিদ্ধ ধর্মচঞ্চ প্রবর্ত্তন নামক প্রথম সূত্র বির্ত করিলেন।

বুদ্ধদেব বলিলেন, "হে ভিক্ষুগণ, প্রব্রজিত ব্যক্তিগণ ছইটা চরম পথ অবলম্বন করিয়া থাকেন; একটা ভোগ বিলাসের পথ, অপরটা কঠোর তপস্থার পথ। কিন্তু এই চুয়ের কোন একটা পন্থা অবলম্বন করিলে নির্বাণ বা মোক্ষলাভ করা যায় না। অতএব এই ছুইটা পথই পরিত্যজ্ঞা। এই ছুইটা পথ পরিত্যাগ করিয়া মধ্যমা প্রতিপদা বা মধ্যপথ অবলম্বন করা কর্ত্তব্য। সেই মধ্য

পর্থটী কি ? এই 'আর্য্য অফ্টাঙ্গিক মার্গ' সেই মধ্য পথ। যথা--সম্মা দিট্--সম্যক্ দৃষ্টি; সম্মা সংকপ্নো-সম্যক্ সংকল্ল; সম্মা বাচা—সম্ত্ বাক্য; সম্মা কম্মা**ন্তো**— সম্যক্ কর্মান্ত; সম্মা আজিবো—সম্যক্ আজীব; সম্মা ব্যামেন-স্মাক্ ব্যায়াম; সন্মা সতি-সম্ক স্থাত; সম্মা সমাধি—সম্যক্ সমাধি। হে ভিক্ষুগণ, এই চারিটী আর্য্য সত্য। ছঃখ আর্য্য সত্য; ছঃখ সমুদ্য (ছঃখের কারণ) আর্য্য সত্য ; হুঃখ নিরোধ আর্য্য সত্য ; নিরোধগামিনী প্রতিপদা আর্য্য কাহাকে বলে? জাতি পি গুক্খা-জন্ম গুঃখকর, জরা পি তুক্থা—জরা তুঃথকর, ব্যাধি পি তুক্থা—ব্যাধি তুঃখকর, মরণম্পি তুক্ধম্— মরণ তুঃখকর, অপ্লিয়েহি সম্পরোগো তুক্থো -- অপ্রিয় বস্তুর সংযোগ তুঃখকর, পিয়ে হি বিপ্লযোগো ভূক্খো—প্রিয় বস্তুর বিয়োগ ছুঃখকর, ইয়ম্পিয়ম ন লভতি তম পি তুক্ধম্—আকাৰিতে বস্তুর অপ্রাপ্তি ছুঃখকর। ছুঃখ সমুদয় বা ছুঃখের উৎপত্তি হয় কোথা হইতে ? তৃষ্ণা বা বাসনা হইতেই ছঃখের উৎপত্তি। ছুঃখ নিরোধ হয় কি প্রকারে? তৃষ্ণা বা বাসনার নির্ত্তি হইলেই ছঃথের নিরোধ হয়। ছঃখের নিরোধের পথ কি? হে ভিক্ষুগণ, এই আর্য্য অফাঙ্ক মার্গ ছঃখ নিরোধের পথ। যথা: সম্যক্ দৃষ্টি—বিশুক মত গ্রহণ; সমাক্সকল্ল—উচিত কর্ম করিবার ইচ্ছা; সম্যক্ বাক্য — সত্য কথা বলা; সম্যক্ কর্মান্ত — উচিত কাজ করা; সমাগাজীব — সৎ পথে চলিয়া জীবিকা নির্বাহ করা; সম্যক্ ব্যায়াম — উচিত চেফা; সম্যক্ স্মৃতি — সংক্থা স্মর্ণ করা; সম্যক্ সম্যধি — সত্যের ধ্যান।"

বৌদ্ধ তীর্থক্রপে সারনাথ।

পৃথিবীতে যত প্রকার কৌদ্ধ সম্প্রদায় আছে সকল সম্প্রদায়ের লোকই এই কতিপয় বাক্যকে বুদ্ধদেবের প্রথম উপদেশ বাক্য বলিয়া স্বীকার করিয়া থাকেন। এই কয়েকটা বাক্যে নিবন্ধ উপদেশই বৌদ্ধর্মের সারকথা। এই উপদেশ বাকানিচয় ধর্মচক্রপ্রবর্ত্তন সূত্র নামে প্রসিদ্ধ অর্থাৎ এই সকল উপদেশ বাক্য প্রচার করিয়া ভগবান গোতম বুদ্ধ পৃথিবাতে নৃতন ধর্মরাজ্য স্থাপনের সূত্রপাত করিয়াছিলেন। বারাণসীর উপকঠে মৃগদাব ঋষিপভনে বুদ্ধদেব এই কয়েকটী মহাবাক্য প্রচার করিয়াছিলেন বলিয়াই এই স্থানের এত মহিমা। মহাপরিনির্ব্বাণসূত্রে কথিত আছে যে বুদ্ধদেব ইহলোক ত্যাগ করিবার পূর্বের তদীয় প্রিয় শিষ্য আনন্দকে বলিয়া যান যে বুদ্ধভক্তেরা চারিটী পবিত্র স্থান পরিদর্শন করিবেন। জন্মস্থান—কপিলবস্তুর লুম্বিনী নামক উদ্যান; সম্বোধি বা সিদ্ধিলাভের স্থান--গম্বার নিকটবর্ত্তী উরুবিল্ব (পালি উরুবেলা) প্রামের (বর্ত্তমান বুদ্ধগয়া) বোধিবৃক্ষ;

ধর্মচক্র প্রবর্ত্তনের স্থান—মুগদাব বা ঋষিপতন (সারনাথ);
মহাপরিনির্ব্বাণের স্থান—মলদিগের রাজধানী কুশীনগর
(বর্ত্তমান গোরখপুর জেলার অন্তর্গত কাশিয়া)। তদবধি
এই সার্দ্ধ বিসহস্র বৎসর ধরিয়া এই তীর্থচতুষ্টয়ের
অন্ততম সারনাথ বুদ্ধভক্তজনের নিকট পূজা প্রাপ্ত
হইয়া আসিতেছে।

## দ্বিতীয় অধ্যায়।

#### ইতিহাস।

মৌষ্য যুগের নিদর্শন— অশোক গুস্ত।

বুদ্ধের মহাপরিনির্ববাণের পর হইতে মৌর্য্য সম্রাট অশোকের অভ্যুদয়ের পূর্ব্ব পর্য্যন্ত ঋষিপতনের ইতিহাস অন্ধকারাচ্ছন্ন। এই সময়ে নিশ্চয়ই এখানে বৌদ্ধ সঞ্জারাম বা মঠ প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। কিন্তু সেই প্রাচীন সঞ্জারামের কোনও চিহ্ন এ পর্য্যস্ত আবিষ্ণুত হয় নাই। মোর্য্য সমাট অশোকের সময় হইতে খুষ্টীয় দ্বাদশ শতাবদী পর্যান্ত এই প্রায় দার্দ্ধ সহস্র বৎসরের সারনাথের ইতিহাস প্রাচীন স্থাপত্য ও ভাস্কর্য্যের ধুংসা বশেষ এবং ভগ্নস্তূপ অবিনশ্বর অক্ষরে লিখিয়া রাখিয়া গিরাছে। অশোকের সময়ের তিনটী কীর্ত্তির নিদর্শন এখনও সারনাথে বিদ্যমান—অশোকের অমুশাসন যুক্ত স্তম্ভ বা লাট, ইষ্টক নির্শ্মিত ধর্ম্মরাজিকার (স্তূপের) ভিত্তি এবং একটা প্রস্তুর বেদিকার (railing) ভগ্নাংশ। বৌদ্ধসজ্যে দলাদলি নিবারণের নিমিত মহারাজ অশোক অনুশাসন সহ উক্তস্তম্ভ আনুমানিক ২৫০ খৃষ্ট পূৰ্বাবেদ স্থাপিত করিয়াছিলেন। এই স্তম্ভটী ভগ্নাবস্থায় প্রাপ্ত

হইলেও ইহার উপরিভাগে উৎকীর্ণ অমুশাসনখানি প্রায় সম্পূর্ণ বিদ্যমান রহিয়াছে। (তৃতীয় অধ্যায় দ্রফ্টব্য)।

ধর্মরাজিকা গুপ।

সারনাথে অশোকের দ্বিতীয় কীর্ত্তি ইন্টক নির্দ্মিত
ক্ষুপ । বৌদ্ধ ধর্মগ্রন্থ পাঠে অবগত হওয়া যায়
যে বৃদ্ধদেবের মহাপরিনির্ব্বাণের পরে তাঁহার দেহের
ভঙ্গা আট ভাগ করা হইয়াছিল এবং রাজগৃহ, বৈশালী,
কপিলবস্তু, অলকপ্প, রামগ্রাম, বেঠদীপ, পাবা ও কুশী
নগর এই আটটী স্থানে তাহা প্রোথিত করিয়া ততুপরি
এক একটী স্তুপ নির্দ্মাণ করা হইয়াছিল। প্রবাদ আছে
সন্মাট অশোক রামগ্রাম ব্যতীত অন্যান্ত স্থানের স্তৃপগুলি
খনন করিয়া এবং ঐ সকল স্তুপে প্রোথিত বৃদ্ধদেবের
দেহের ভঙ্গাবশেষ ৮৪,০০০ ভাগে বিভক্ত করিয়া
৮৪,০০০ ধর্ম্মরাজিকা বা স্তৃপ নির্দ্মাণ করাইয়াছিলেন।
অশোক স্তন্তের দক্ষিণে আবিস্কৃত যে ইন্টক নির্দ্মিত
স্তুপের ভগ্নাবশেষ দেখিতে পাওয়া যায় ভাহা আদে

<sup>(</sup>২) ভূপ ইষ্টক বা প্রস্তারে নিরেট ভাবে নির্মিত হইত। ইহা কোন সাধু বা বড়লোকের দেহাবশেষ রক্ষা করিবার জন্ত, কোন মরণীয় ঘটনা লোকের মনে জাগাইয়া রাখিবার জন্ত, অথবা কোনও মহৎ ব্যক্তির উদ্দেশে প্রতিষ্ঠিত হইত। এই জাতীয় ভূপ বৌদ্ধ ও জৈন উভয় সম্প্রদারের লোকই নির্মাণ করিত। কোনও কোনও বৌদ্ধ গ্রন্থ অমুসারে কেবল বৃদ্ধ বা চক্রবর্তীদিগের ভন্মাবশেষই স্তপে সমহিত হইবার ঘোগ্য বিবেচিত হইত, কিন্তু সাধারণতঃ বৌদ্ধ ভিক্তু এবং আচার্যাগণ্ড এই সম্মান পাইতেন।

রাজা অশোক কর্তৃক নির্দ্মিত হইয়াছিল এবং প্রায় দেড় হাজার বৎসর পরে তাহার আয়তন অনেকটা বন্ধিত করা হইয়াছিল। ১৭৯৪ খৃষ্টাব্দের জানুয়ারি মাসে কাশীর রাজার দেওয়ান বাবু জগৎসিংহ এই স্তৃপটা বিধৃস্ত করিয়া ইহার উপাদান লইয়া কাশীতে জগৎগঞ্জ স্থাপন করিয়া ছিলেন বলিয়া প্রত্নতান্ত্রিকেরা এই স্তৃপের ধৃংসাবশেষকে 'জগৎসিংহ স্তৃপ' বলিতেন। রায় বাহাত্রর দয়ারাম সাহনা কৃত সারনাথ বিবরণের তৃতীয় সংস্করণে এই স্তৃপকে 'ধর্মা-রাজিকা' নামে অভিহিত করা হইয়াছে।

অশোক নির্দ্মিত বেদিকা। অশোকের তৃতীয় কীর্ত্তি একটা প্রস্তর বেদিকা (railing) বা প্রাচীর। ১৯০৪-৫ খৃষ্টাব্দে কাশীর ইঞ্জিনিয়ার ওরটেল (Oertel) সাহেব সারনাথের প্রধান মন্দিরের (main shrine) দক্ষিণ কক্ষের ভিত্তি খনন করিতে গিয়া ইহা আবিন্ধার করেন। রায় বাহাত্তর পগুত দয়ারাম সাহনী অনুমান করেন যে এই বেদিকা অশোকনির্দ্মিত স্তৃপের উপরিভাগের হর্মিকায় নিবদ্ধ ছিল।

<del>छत्र</del> यूरशंद्र निषेत्रीन ।

আনুমানিক ২৩১ খৃষ্ট পূর্ববাব্দে অশোকের দেহা-বসানের অনতিকাল পরেই মোর্য্যসাত্রাজ্যের গৌরব রবি অস্তমিত হইয়াছিল। ধর্ম প্রচার করাই সম্রাট অশোকের একমাত্র লক্ষ্য হওয়ায় মোর্য্য সাম্রাজ্যের

রাষ্ট্রীয় বন্ধন দৃঢ্তর করিবার তিনি অবকাশ পান নাই। খৃষ্টপূর্ববি দিতীয় শতাব্দীর প্রারম্ভে গান্ধার, কপিশা, অন্ধ্র ও কলিঙ্গ প্রভৃতি দেশগুলি স্বাধীনতা অবলম্বন করিয়াছিল। আনুমানিক ১৮৪ খুফ্ট পূর্ব্বাব্দে 'সেনা-পতি' পুষামিত্র তাঁহার প্রভু মোর্য্যরাজ বৃহদ্রথকে হত্যা করিয়া পাটলিপুত্রের দিংহাদন অধিকার করিয়া শুঙ্গ রাজবংশের প্রতিষ্ঠা করিয়াছিলেন। পুষ্যমিত্র ত্রাহ্মণ ছিলেন এবং অর্থমেধ যজ্ঞাদির অনুষ্ঠান করিয়াছিলেন। তিনি এবং তাঁহার উত্তরাধিকারিগণ বৌদ্ধধর্ম সম্বন্ধে উদাসীন ছিলেন বলিয়া সারনাথে শুঙ্গ সমাটদিগের কোন গোদিত লিপি পাওয়া যায় নাই, কেবল ঐ সময়কার প্রস্তর বেদিকার কয়েকটা স্তম্ভ প্রধান মন্দির ও অশোক স্তন্তের চারিদিকে পাওয়া গিয়াছে। এই স্তম্ভগুলিতে ব্রাহ্মী অক্ষরে দাতৃগণের নাম উৎকীর্ণ আছে। ঐ সময়কার একটা স্তম্ভশীর্ষ প্রধান মন্দিরের উত্তর-পশ্চিম দিকে পাওয়া গিয়াছে এবং ১৯০৬-৭ খুফ্টাব্দে উক্ত মন্দির খননকালে একটা প্রস্তর নির্দ্মিত শুক্ত যুগের নরমুণ্ডের ভগ্নাংশ [বি১] আবিদ্ধৃত হইয়াছে। বোধগয়া, ভারহুত, সাঁচী প্রভৃতি স্থানের কীর্ত্তি চিহ্ন দেখিলে মনে হয় যে শুজ রাজগণ বৌদ্ধ না হইলেও তৎকালে জনসাধারণের বৌদ্ধ ধর্মে অনুরাগ বৃদ্ধি প্রাপ্ত হইয়াছিল। শুঙ্গ বংশীয় শেষ রাজা দেবভূমি বা দেবভূতি

অত্যন্ত তুশ্চরিক্ত ছিলেন এবং এই নিমিত্ত তাঁহার ব্রাহ্মণ মন্ত্রী বাস্থদেব আতুমানিক ৭২ পূর্বব খুফাব্দে তাঁহাকে হত্যা করিয়া পাটলিপুত্রের সিংহাসন অধিকার করিয়া ছিলেন। এই রূপে শুক্ত বংশের পতন হয়। তৎপরবর্ত্তী যুগের প্রাচ্য ভারতের ইতিহাস খোর তমসাচ্ছন্ন।

কুবাণ যুগের নিদর্শণ— বোধিসন্ধ মুর্ত্তি, ছত্ত ৩ দণ্ড।

খুষ্টীয় প্রথম শতাব্দীর মধ্যভাগে (আমুমানিক ৬০ খুঃ) ইয়ুচি বংশোদ্ভব কুষাণগণ পাঞ্জাব প্রদেশ অধিকার করিয়াছিলেন। যিনি এই সামাজ্যের ভিত্তি স্থাপন করিয়া ছিলেন তাঁহার নাম কুজল কদফিস (Kujala Kadphises)। তাঁহার উত্তরাধিকারী বিম কদফিদ (Vema Kadphises) বোধ হয় বারাণসী পর্যান্ত সাত্রাজ্য বিস্তার করিয়াছিলেন। আমুমানিক ১২৫ খৃষ্টাব্দে কুষাণবংশীয় কণিক রাজ্যলাভ করিয়াছিলেন। কোন কোন পণ্ডিত মনে করেন কণিক ৭৮ খৃষ্টাব্দে সিংহাসনে আরোহণ করিয়াছিলেন এবং তাঁহার অভিযেকের দিন হইতে শকাব্দ গণিত হইতেছে। কণিক চীনের সীমান্ত পর্যান্ত কুষাণ সাম্রাজ্য বিস্তৃত করিয়াছিলেন। প্রথমে কণিক্ষ জোরোস্ত্রীয় (Zoroastrian) দেবতাগণের উপাসনা করিতেন, কিন্তু পরে মোর্য্য সত্রাট অশোকের ন্যায় বৌদ্ধ ধর্ম গ্রহণ করিয়াছিলেন এবং সম্ভবতঃ তাঁহারই সময়ে মহাযান মতের প্রতিষ্ঠা হইয়াছিল। কণিকের রাজত্ব

কালে নানা স্থানে বৌদ্ধ মন্দির ও স্কূপাদি নির্ম্মিত হুইয়াছিল। সারনাথে কণিচ্চের সময়ের একটী বৃহৎ বোধি-সম্ব মূর্ব্তি (চিত্র ৭) এবং প্রকাণ্ড ছত্র ও দণ্ড [বি (এ) ১] পাওয়া গিয়াছে। এই মূর্ত্তির পাদপীঠে ও পশ্চাতে এবং ইহার ছত্রের দণ্ডে যে তিনটা লিপি খোদিত আছে তাহা পাঠে অবগত হওয়া যায় যে মহারাজ কণিজের ভৃতীয় রাজ্যাঙ্কে বারাণসীতে বুদ্ধদেবের পাদচারণ স্থানে ত্রিপিটক-বিদ ভিক্ষু বল একটা বোধিসত্ব মূর্ত্তি এবং ছত্র ও যষ্টি প্রতিষ্ঠিত করিয়াছিলেন। এই খোদিত লিপিতে মহাক্ষত্রপ (Great Satrap) খরপঙ্গান এবং ক্ষত্রপ (Satrap) বনস্পরের নামও উল্লিখিত হইয়াছে। ইহা হইতে অফুমান হয় যে সারনাথ ও বারাণসী তখন কুষাণ সাত্রা-জ্যের অন্তভূতি ছিল এবং মহাক্ষত্রপ খরপল্লান তৎ-প্রদেশের প্রধান শাসনকর্ত্তা ছিলেন। কুষাণযুগের আর একটা নিদর্শন, প্রধান মন্দিরের উত্তর-পশ্চিম কোণে অবস্থিত স্তুপের নিকট আবিষ্কৃত একথানি শিলালিপি। ইহাতে বৌদ্ধদিগের আর্য্যসত্য চতুষ্টয়ের কথা লিখিত আছে [ডি (সি)১১]।

মহারাজ কণিজের পরে বাসিক ও বাসিকের পরে হুবিক কুষাণ সামাজ্যের অধিকার প্রাপ্ত হইয়াছিলেন এবং তাঁহার মৃত্যুর পর বাস্তদেব কুষাণ সিংহাসনে আবোহণ করিয়াছিলেন। মথুরা ব্যতীত ভারতবর্ষের অন্য কোনও স্থানে স্থবিক্ষের এবং বাস্তদেবের সময়ের খোদিত লিপি এখনও আবিষ্কৃত হয় নাই বলিয়া কুষাণ সামাজ্যের সহিত বারাণসীর তখন কিরূপ সম্বন্ধ ছিল তাহা নির্ণিয় করা কঠিন।

গুঙ্গ যুগে সারনাথ।

খুষ্টীয় তৃতীয় শতাব্দীর বারাণসীর ইতিহাস একেবারে অন্ধকারাচ্ছন্ন। চতুর্থ শতাব্দীর প্রারম্ভে লিচ্ছবি রাজ-বংশের জামাতা চন্দ্রগুপ্ত মগধে একটা নূতন স্থাপনের সূচনা করিয়াছিলেন। চন্দ্রগুপ্তের পিতা ঘটোৎকচ গুপ্ত সম্ভবতঃ সামান্ত সামস্ত নরপতি ছিলেন। ৩১৯ খৃষ্টাব্দে চন্দ্রগুপ্তের অভিষেক কাল হইতে 'গুপ্তাব্দ' নামে একটী নূতন অবদ প্রচলিত হয়। খৃষ্টীয় চতুর্থ শতাব্দীর মধ্যভাগে (৩৩৫ খৃষ্টাব্দে) লিচ্ছবি রাজবংশের দৌহিত্র ও চন্দ্রগুপ্তের পুত্র সমুদ্রগুপ্ত সিংহাসনে আয়োহঞ করিয়াছিলেন। তাঁহার রাজত্বকালে উত্তর এবং পূর্বব ভারতে গুপ্ত প্রভাব বিস্তৃত হইয়াছিল। সমুদ্রগুপ্তের দিগ্রিজয় কাহিনী প্রয়াগের অশোকস্তম্ভ গাত্রে উৎকীর্ণ রহিয়াছে। তিনি প্রাহ্মণ্য ধর্ম্মাবলম্বী ছিলেন এবং অশ্বমেধ যজ্ঞাদি করিয়াছিলেন। এই সময়ে ব্রাহ্মণ্য ধর্মের পুনরভ্যুদয়ের সূত্রপাত হয়। আমুমানিক ৩৮০ খুন্টাব্দে সমাট সমুদ্রগুপ্তের দেহাবসানের পর তদীয় পুত্র দিতীয় চন্দ্রগুপ্ত সিংহাসনে আরোহণ করিয়া

বিক্রমাদিত্য উপাধি ধারণ পূর্ব চ ৪১৩ খুফ্টাব্দ পর্য্যন্ত রাজত্ব করিয়াছিলেন। তাঁহার রাজত্ব কালে চীনদেশীয় পরিব্রাজক ফা-হিয়ান ভারতবর্ষে আসিয়াছিলেন এবং তাঁহার ভ্রমণ বৃত্তান্তে ঋষিপতনের নাম উল্লেখ করিয়া গিয়াছেন।

প্রথম চন্দ্রগুপ্ত, সমুদ্রগুপ্ত এবং দ্বিতীয় চন্দ্রগুপ্তের কোন লিপি বা মুদ্রা সারনাথে পাওয়া যায় নাই, তবে কাশী যে সে সময় গুপু সাত্রাজ্যের অধীন ছিল দে বিষয় কোন মন্দেহ নাই। ৪১৩ খৃষ্টাব্দে ধিতীয় চন্দ্রগুপ্তের মৃত্যুর পর প্রথম কুমারগুপ্ত রাজা হইয়াছিলেন এবং ৪৫৫ খুটাব্দ পর্যান্ত রাজত করিয়াছিলেন। সারনাথে ধর্মরাজিক! (জগৎসিংহ) স্থূপের দক্ষিণে আবিষ্কৃত একটা বুদ্ধমূর্ত্তির [বি(বি)১৭৩] নিম্নদেশে "দে (য়) ধর্ম্মোহয়ং কুমারগুপ্তস্তা' লিপি উৎকীর্ণ থাকায় প্রমাণ হইতেছে যে বোধ হয় ইহা রাজা কুমারগুপ্ত কর্তৃক প্রদত্ত হইয়াছিল। কুমারগুপ্তের পর তদীয় জ্যেষ্ঠপুত্র কন্দগুপ্ত সাত্রাজ্য লাত করিয়াছিলেন। স্বন্দগুপ্তের সময় পুষামিত্রীয় ও হূণগণ আর্যাবর্ত্ত আক্রমণ করিলে তিনি প্রথম বারে আক্রমণকারিদিগকে পরাজিত করিয়াছিলেন; কিন্তু খুষ্টীয় পঞ্চম শতাকীর শেষভাগে হৃণগণ পুনরায় ভারত-বর্ষে প্রত্যাগমন কবিয়াছিল এবং কপিশা ও গান্ধার

শুপুর্গের নির্পন— কুমারগুপুর ও বুধ গুপ্তের রাজ্যকালের বুছুমার্ডি। অধিকার করিয়া একটা নৃতন রাজ্য প্রতিষ্ঠিত করিতে
সমর্থ হইয়াছিল। অনেকে অনুমান করেন যে ৪৬৭-৪৬৮
খুটান্দে মহারাজাধিরাজ কলগুপ্তের মৃত্যুর পর তাঁহার
কোন সন্তানাদি না থাকায় তদীয় বৈমাত্রেয় ভ্রাতা পুরগুপ্ত
সিংহাসনে অধিরোহণ করিয়াছিলেন। তিনি অল্পকালই
রাজত্ব করিয়াছিলেন। ৪৬৯ খুষ্টান্দে তাঁহার পুত্র
নরসিংহগুপ্ত পিতৃসিংহাসনে আরোহণ করিয়াছিলেন।
আনুমানিক ৪৭০ খুষ্টান্দে নরসিংহগুপ্ত পরলোক গমন
করিলে তাঁহার পুত্র দিতীয় কুমারগুপ্ত সাম্রাজ্য লাভ
করিয়াছিলেন। ১৯১৪-১৫ খুষ্টান্দে হারগ্রীবস্ (Hargreaves) সাহেব সারনাথে একটা বুদ্ধমূর্ত্তি আবিদ্ধার
করিয়াছেন। এই মূর্ত্তির পাদপীঠে (pedestal) একটা
লিপি উৎকীর্ণ আছে'। ইহা হইতে অবগত হওয়া
যায় যে ১৫৪ গুপ্ত সন্তাতে (৪৭৩-৪৭৪ খুঃ) কুমারগুপ্তের
শাসনকালে ভিক্ষু অভয়মিত্র কর্ত্তক এই বৃদ্ধ মূর্ত্তিটা প্রতি-

 <sup>(</sup>১) গংক্তি >—বর্ষশতে গুপ্তানাং সচতুঃ গঞ্চাশছত্তরে ভূমিং রক্ষতি কুমার
গুপ্তে মানে ল্যান্তে বিতীয়ায়ায় ।

<sup>&</sup>quot; ২—ভক্তাৰজিত মনসা যতিনা পুলার্থমভয়মিত্রেণ প্রতিমা-প্রতিমক্ত তথৈ [র] প [রে] যং [কা] রিতা শাস্তঃ।

<sup>,,</sup> ৩-মাতাপিতৃগুরু পূর্ত্তিঃ পুণ্যেনানেন স্বকায়োগং লভতা-মন্তিমতমুপন্ম হ ... ... গান্।

A. S. R., Part II, 1914-15, page 124.

প্রিত হইরাছিল। হার প্রীবৃদ্ সাহেব কর্ত্ব আবিরুত আর একটা বৃদ্ধ মৃত্তির পাদপাঠে একটা খোদিত লিপিতে? লিখিত আছে যে ১৫৭ সম্বর্তের কৈশাখ মাসের কৃষ্ণ পক্ষের সন্তামী তিথিতে মূলা নক্ষত্রে বুধগুর্তের শাসন কালে ভিক্ষু অভয়মিত্র কর্ত্ব এই প্রতিমা প্রতিষ্ঠিত ইইয়াছিল। ইহাতে দেখা যায় যে পঞ্চম শতাব্দীর শেষভাগে বুধগুর্তের শাসনকালে কাশীজনপদ গুণ্ড সাত্রাজ্যের অভ্তুত ছিল।

মালবদেশের অন্তর্গত মন্দশোর নগরের সমিধানে প্রাপ্ত প্রস্তরন্তন্তে খোদিত প্রশন্তি পাঠে অনুমান হয় যে ৫৩০ খৃষ্টাব্দের পূর্বে যশোধর্ম হুনাধিপ মিহির কুলকে পরাজিত করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন। ইহার অনতিকাল পরেই অথবা প্রায় এই সময়ে বর্তমান যুক্ত প্রদেশে মোখরী বংশের প্রধান্ত প্রতিষ্ঠিত হয়। বার-বাঁকী জেলার অন্তর্গত হাড়াহা নামক গ্রামের নিকট প্রাপ্ত একখানি খোদিত শিলাফলক হইতে অবগত হওয়া

ষ্ঠ ও সপ্তম শতাব্দীতে সারনাথ—মৌধরী বর্জন বংশেররাল্যকাল— হয়েওসভের সারনাঞ্ বর্ণন ।

<sup>(</sup>২) ছখানাং সমতিক্রান্তে স্থাপকাশ্র্রিরে। শতে সমানাং পৃথিবীং
বৃদ্ধনীথে প্রশাসতি । বৈশাখনাদসগুদ্ধাং পূলে ভানগতে মরা। কারিতা
ভর্মিত্রেণ প্রতিমা শাক্তিকুণা। ইমাস্থ্রসঙ্কে পদ্মাসনবিভূবিতাং।
দেব পুরুবতো বিবাং চিত্রবিদ্যা সচিত্রিতাং। বদ্র পুণাং প্রতিমাং কার্যিকা
মন্ত্রিকা। মাতাপিত্রে বিকাংত লোক্স চ শ্রাপ্তিরে।

ষায়, ৬১১ বিক্রম বন্ধতে (৫৫৪ খৃঃ) মোখরীরাজ ঈশান বর্ম্মা রাজত্ব করিতেছিলেন। এই লিপিতে কথিত হইয়াছে যে ঈশানবর্মা অনুপতিকে পরাজিত করিয়াছিলেন এবং সমুদ্র গীরবাসা গোড়গণকে বিতাড়িত করিয়াছিলেন। স্তরাং কাশী মৌখরীরাজ্যের অন্তর্ভ ছিল এরূপ অনুমান করা যাইতে পারে। ঈশানবর্মণের পরে যুথাক্রমে শর্কবর্ম্মা এবং অবস্তীবর্ম্মা মোখরী সিংহাসনে আরোহণ করিয়াছিলেন। খুষ্টীয় সপ্তম শতাব্দীর প্রথম ভাগে মৌখরী অবস্তীবর্মণের পুত্র এবং হর্ষবর্দ্ধনের ভগ্নীপতি গ্ৰহবৰ্ম্মণকে কান্মকুব্দে প্ৰতিষ্ঠিত দেখিতে পাই। আনুমানিক ৬০৫ খৃষ্টাব্দে গ্রহবর্ম্মা মালবরাজ দেবগুপ্ত কর্ত্তক নিহত হইয়াছিলেন। তৎপরে হর্ষবর্দ্ধনের অগ্রজ রাজ্যবর্দ্ধন গ্রহবর্দ্মার পত্নী রাজ্যশ্রীকে উদ্ধার করিবার মানদে কান্তকুকে আগমন করিলে গৌড়াধিপ শশাঙ্ক কর্তৃক নিহত হইয়াছিলেন বাজ্যবৰ্দ্ধনের মৃত্যুর পর তদীয় অনুজ হর্যবৰ্দ্ধন স্থানীশ্বরের সিংহাসনে আরোহণ করিয়াছিলেন। তাঁহার রাজত্ব কালে, ৬২৯ হইতে ৬৪৫ श्रुकात्मत मत्था, होनतम्भीय वोक পরিবাজক হতে इनड् ভারতভ্রমণে ব্যাপৃত ছিলেন এবং হর্ষবর্দ্ধনের সহিত সাক্ষা ২ও করিয়াছিলেন। ভয়েঙ্সঙ্ লিখিয়াছেন ধে রাজ্যলাভের পর ছয় বৎসরের মধ্যে হর্যবন্ধন (শিলাদিত্য) সমস্ত আর্য্যাবর্ত্ত (পঞ্চ গোড়) স্বীয় পদানত করিয়াছিলেন।

তাঁহার রাজধানী স্থানীশ্বর (থানেশ্বর) হইতে কান্সকুজে স্থানাস্তরিত হইয়াছিল। হুয়েঙ্সঙ্ তাঁহার ভ্রমণরুতাস্তে এই সময়কার সারনাথের অতি স্থন্দর বিবরণ প্রদান করিয়াছেন। তিনি বারাণদীর উত্তর-পূর্বব দিকে অবস্থিত শত্তিট উচ্চ অশোক নির্ন্মিত একটা স্তৃপের উল্লেখ করিয়াছেন। হুরেঙ্সঙ্ লিখিয়াছেন, এই স্থূপের সম্মুখে সবুদ্ধ প্রস্তারের অতি মস্থাগাত্র একটা স্তম্ভ ছিল। এই স্তম্ভের কোনও চিহ্ন এ পর্য্যস্ত আবিদ্ধৃত হয় নাই। তৎকালের মৃগদাব বা সারনাথ সম্বন্ধে হুয়েঙ্সঙ্ লিখিয়া-ছেন, এই স্থানের স্থবিশাল সঞ্জারাম তখন অটি ভাগে বিভক্ত ছিল এবং সমুদর সজারাম একটা প্রাচীরের দারা বেপ্তিত ছিল। এই সজারামে তথন হীন্যান সম্মতীয় সম্প্রদায়ের ১৫০০ বৌদ্ধ ভিক্ষু বাস করিতেন। সঞারামের অভ্যন্তরে চুই শত ফিটেরও অধিক উচ্চ চমৎকার কারুকার্যামণ্ডিত একটা মন্দির ছিল। এই মন্দিরের অভ্যন্তরে ধাঙুনির্মিত মানুষপ্রমাণ ধর্মচক্র প্রবর্ত্তনরত বুদ্ধদেবের মূর্ত্তি প্রতিষ্ঠিত ছিল। হুয়েঙ্সঙ্ এই মন্দিরের দক্ষিণ-পশ্চিম দিকে অবস্থিত অশোকের নির্ম্মিত শতফিট উচ্চ ধর্মারাজিকা স্তৃপ ভগ্নাবস্থায় দেখিতে পাইয়াছিলেন। এই স্তৃপের সমুখভাগে তখন ৭০ ফিট উচ্চ অতি মহুণগাত্র পাষাণ স্তম্ভ দণ্ডায়মান ছিল বলা বাহুল্য এই স্তম্ভেরই ভগ্নাংশের উপর অশোকের

অনুশাসন খোদিত রহিয়াছে এবং এই স্তান্তের শীর্ষদেশ চারিটা সিংহম্তিমিটিত ছিল। ছয়েছ্মুছ্ লিখিয়াছেন, "সম্বোধি লাভের পর বুজদেব যে ছানে (বিসয়া) প্রথম ধর্ম প্রচার করিয়াছিলেন সেই স্থানে এই স্তম্ভ প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে।" ছয়েছ্মুছ মুগুলাবের অপ্ররাপ্রর অংশেরও বিস্তৃত বিবরণ প্রদান করিয়াছেন, বাহুলা, ভয়ে এখানে তাহা উদ্বৃত হইল না'। ছয়েছ্মুছের সময়ে কশ্মি প্রদেশ অবুশ্ম হর্বর্জনের প্রতিষ্ঠিত কামুকুজের সামা। জ্যের অন্তর্ভ ত ছিল এবং এই অবধি শ্রমীয় ছাদেশ শতাক্ষীর শেষভাগে মুগুলমান বিজয় পর্যান্ত নারনাথের ভাগালক্ষী

কাক্সকুজরাজ ধশোবর্মা, আযুধ ও প্রতীহার রাজবংশ। ৬৪৭ খৃষ্টাব্দে হর্ষবর্ধনের মৃত্যুর পর আর্যাবর্তের
ইতিহাসে আর এক অন্ধকারাচ্ছন যুগের সূচনা হয়।
তারপর অষ্ট্রা শতাব্দীর প্রথমার্দ্ধে কান্সকৃত্তের সিংহাসনে
যশোর্দ্ধা নামক একজন পরাক্রান্ত নৃপতিকে প্রতিষ্ঠিত
দেখিতে পাওয়া যায়। যশোব্দ্মা এক সময়ে মগধ ও
বঙ্গ পর্যান্ত স্থীয় আধিপতা বিস্তৃত করিয়াছিলেন,
কিন্তু পরে কাশ্মীররাজ ললিতাদিতা কর্তৃক পরাজিত এবং

<sup>(3)</sup> S. Beal, Buddhist Records of the Western World, London, 1906, Vol. II, pp. 45-60; Watters On Yuan Chwang's Travels in India, Vol. II, pp. 48-56.

সিংহাসনচ্যুত হইয়াছিলেন। অফ্টম শতাব্দীর শেষভাগে আয়ুধবংশীয় নৃপতিগণ কান্তকুজের সিংহাসনে অধিরাচ্ ছিলেন। নবম শতাব্দীর প্রথমপাদে গৌড়াধিপ ধর্মপাল ইন্দ্রায়্ধকে সিংহাসনচ্যুত করিয়া অনুগত চক্রায়্ধকে কান্যকুজের সিংহাসনে প্রতিষ্ঠিত করিয়াছিলেন। এই সময় হইতে রাজপুতানার অন্তর্গত ভিল্পমালের প্রতীহার, দাক্ষিণাত্যের অন্তর্গত মালখেড়ের রাষ্ট্রকূট এবং গৌড়ের পাল এই তিন বংশের নৃপতিগণকে আর্য্যাবর্তের সার্ব্ব-ভৌমত্ব লইয়া বিরোধে ব্যাপৃত দেখিতে পাওয়া যায়। খুষ্ঠীয় নবম শতাব্দীর মধ্যভাগে প্রতীহার বংশীয় মিহির-ভোজ (আদিবরাহ) স্থায়িভাবে কান্তকুজ অধিকার করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন এবং একাদশ শৃতাব্দীর বিতীয় পাদের প্রথম ভাগ পর্যান্ত তাঁহার উত্তরাধিকারিগণ কার্য-কুজের সিংহাসনে অধিষ্ঠিত ছিলেন। সারনাথে প্রতীহার রাজগণের বা তাঁহাদের নাম যুক্ত কোনও কীর্তিচিহ্ন এয়াবৎ পাওয়া যায় নাই।

সারনাথের প্রাপ্ত খৃষ্টীয় নবম শতাব্দীর প্রচলিত অক্ষরে খোদিত একখানি শিলালিপিতে [ডি(এফ)৫৯] পালরাজবের নিগর্শন— মহীপালের কীত্তি; ১০২০ পৃষ্টাব্দের শিলা-লিপি।

<sup>(</sup>১) বিশ্বপালঃ। দশ চৈতাংস্ত যৎ পুণাং কারছিতান্দিতং নয়।
দর্কলোকো ভবেৎতেন সর্বজ্ঞা করণাময়ঃ। প্রীক্ষণাল ... ...
এতাকুদ্দিশু কারিতমামৃতপালে [ন]।

দাতারূপে প্রীক্ষয়পালের নাম দৃষ্ট হয়। পণ্ডিতেরা অনুমান করেন এই অয়পাল গোড়াধিপ ধর্মপালের ভাতৃপ্রার। সারনাথে প্রাপ্ত কপ্লিপাথরের একখানি বুদ্ধ মূর্ত্তির পাদপীঠে উৎকীর্ণ ১০৮০ বিক্রম সন্থতের (১০২৫ খৃষ্টাব্দের) একখানি লিপি [বি(সি)১] হইতে জানা যায় গোড়াধিপ মহীপাল, স্থিরপাল এবং বসন্তপালের ঘার। কাশীধামে সশানের (শবের) ও চিত্রঘণ্টার (ছুর্গার) মন্দির এবং আরও শত শত কীর্ত্তি রত্ন প্রতিষ্ঠিত করাইয়াছিলেন। স্থিরপাল এবং বসন্তপাল সারনাথে ধর্ম্মাজিকা স্তৃপ এবং বিহার ও মন্দিরাদি সংস্কার করিয়াছিলেন এবং একখানি শিলাফলকে আটটা মহাস্থানে সংঘটিত গৌতম বুদ্ধের জীবনের আটটা প্রধান ঘটনার চিত্র অঙ্কিত করিয়াছিলেন ।

আরাধ্য নমিত-ভূপতি-শিরোক্তহৈঃ শৈবলাধীশং ঃ

ই (ঈ)শান-চিত্রঘটাদি-কীর্ত্তি রত্নশতানি যৌ। গৌড়াধিগো মহীপালঃ কাগ্যাং শ্রীমানকার[য়ৎ] ।

<sup>(</sup>১) ১। ও নমো বুজার । বারান(গ)শী(সী)-সরতা ভরব হীবাদরাশি পাদকিং।

গোড়া।বিলা ২। স্ফলীকৃতপাণ্ডিত্যৌ বোধারবিনিবর্ভিনৌ।

তৌ ধর্মরাজিকাং সাকং ধর্মচক্রং পুনর্বন । কৃতবত্তৌ চ নবীনামটমহাস্থান শৈল-গলক্টীং। এতাং শ্রীস্থিরপালো বসস্তপালোহসুকঃ শ্রীমান ।

भःदं९ ১०४० श्रीय मित्न >> [1]

Catalogue of the Museum of Archaeology at Sarnath, p 3.

কলচুরি রাজ কর্ণদেবের ১০০৮ গৃষ্টাব্দের শিলা-লিপি।

১০১৮ খুফীব্দে গজনীর স্থলতান মামৃদ কান্তকুজ আক্রমণ করিয়া সেই মহানগর বিধ্বস্ত করিয়াছিলেন। এই সময় কান্যকুজের সিংহাসনে অধিষ্ঠিত ছিলেন প্রতীহারবংশীয় রাজ্যপাল। মামুদ কর্তৃক কাত্যকুজ ধবংসের পরেই প্রতীহার বংশ না হউক প্রতীহার রাজ্য কার্য্যতঃ ধ্বংস প্রাপ্ত হইয়াছিল এবং প্রাচ্য ভারতের আধিপত্য লইয়া গোড়াধিপ মহীপাল এবং ত্রিপুরিরাজ কলচুরি বা হৈহয়বংশীয় গাজেয় বিক্রমাদিত্যের মধ্যে বিরোধ উপস্থিত হইয়াছিল। এই সূত্রে কাশী প্রদেশ বোধ হয় এক সময় পাল নরপালের পদানত হইয়াছিল। ধামেক স্তৃপের উত্তর দিকে ছয় খণ্ডে বিভক্ত একখানি লিপিযুক্ত শিলাফলক [ডি (এল)৮] আবিষ্কৃত হইয়াছে। এই ফলকের লিপিতে কথিত হইয়াছে, ১০৫৮ খুষ্টাব্দের ৪ঠা অক্টোবর ভারিখে কলচুরি বংশীয় (গাঙ্গেয় বিক্রমা-দিত্যের পুত্র) পরমভটারক মহারাজাধিরাজ কর্গদৈবের কল্যাণবিজয় রাজ্যকালে উপাদিকা মামকা একখানি অন্টসাহস্রিকা প্রজ্ঞাপারমিতা লিপিবদ্ধ করাইয়া তাঁহা এবং অন্যান্ত দ্রব্য ভিক্ষুগণকে দান করাইয়াছিলেন । এই লিপি পাঠে অনুমান হয় ১০৫৮ খুফাব্দে সারনাথ কলচুরি রাজ্যের অস্তর্ভু ত ছিল।

মূল লিপির পাঠ পরিশিষ্টে দ্রইবা।

পাইউবাল রাজতে নার নাথ; কুমরদেবী প্রতি-ষ্ঠিত বৌদ্ধ বিহার; মুসলমান আক্রমণ ও পুঠন।

খ্ৰীয় একাৰণ শতাব্দীর শেষ ভাগে গাহড়বাল বংশীয় চন্দ্রটেদর কার্যকুব্দে এক নবরাজ্য প্রতিষ্ঠিত করিয়াছিলেন এই রাজ্য শতাব্দী কাল ছায়ী হইয়া-ছিল এবং কাশী প্রদেশ বরাবর এই রাক্ষের অন্তর্ভূত ছিল। সারনাথে আবিষ্কৃত একখানি শিলালিপি [ডি (এল) ৯] হইতে জানা যায় চক্রদেবের পোত্র গহিড্বাল-রজি গোৰিন্দটক্রের পত্নী কুমরদেবী সারনাথে একটা ৰিহাঁর প্রতিষ্ঠিত করাইরাছিলেন । এতভিন্ন আর কোন গাইউবাল কার্ত্তি সারনাথে এ পর্যন্ত আবিষ্ণৃত হয় নাই ১১৯৪ খুটাকে গোবিন্দচক্রের পোত্র জয়জন্দ্র সূলতান নৈজুদান মহমদ ইব্ন সাম কর্ক পরা-क्रिंठ ও নিহঁত হইলে ১১৯৫ খৃফীকে বারাণসী মুসলমান সেনাপতি কুত্ৰ্উদ্দীন আইবক্ কৰ্ক লুঠিও হইয়াছিল **এবং সেই সময়ে সম্ভবতঃ সারনাথের অনেক বৈশিকী তিও** বিনষ্ট ইইয়ছিল। এই ঘটনার পরে সারনাথের উপন্ন যে ধৰনিকা পতিও ইয় তাহা প্রথম উত্তোলিত হয় ঠিক ছয় শত বৎসর পরে, ১৭৯৪ খুইটাকে, যখন জগুই সিংহের লোকেরা সারন্থি ধ্বংসের শেষ অঙ্কের অভিনয়ে প্রবৃত হইয়াছিল।

জগৎ সিংহের ধনন।

রাজা চেৎসিংহের দেওয়ান জগৎসিংহ নিজের নামে

<sup>(</sup>১) মূল লিপির পাঠ পরিশিটে এইবা ।

একটা বাজার নির্মাণ করিতে ইচ্ছুক হয়েন। এডচ্থ দেশ্যে তিনি সারনাথের স্তৃপ ভালিয়া ইউক ও প্রস্তর আহরণে লোক নিযুক্ত করেন। এই লোকগুলি খনন করিতে করিতে একটা স্থাপর মধ্যে একটি প্রস্তরের আধার প্রাপ্ত হয়। এই প্রস্তরাধারের মধ্যে একটা মর্মার নির্মিত ছোট কোটা (relic casket) পাওয়া গিয়াছিল। এই রহৎ প্রস্তর আধারটী প্রাপ্ত ৪৯ বংসর গারেকলিকাতা মিউজিয়্সে লইয়া যাওয়া হয়। এই খননের বিস্তারিত বিবরণ বারাণদীর কমিশনর জোনাথন ডানক্যান (Mr. Jonathan Duncan) সাহেব এসিয়াটিক্ সোসাইটী অব্ বেসলের পত্রিকার প্রকাশ করেন। এই ছোনে একটি বৌদ্ধর্মির প্রাওয়া বায়। ইহার পান্দণী ঠেগোল নরপতি। মহীয়ালের লিপি উপনীর্গ লাছেন।

পুরাত ও উদ্ধার কল্লে সারনাথের প্রথম খনন কার্য্য নেক্ঞার খনন।
১৮১৫ খৃষ্টাব্দে কর্নেল মেকেঞ্জী (Colonel A. Mackenzie) সাহেব কর্তৃক অনুষ্ঠিত হয়। তাঁহার আবিষ্ণৃত
মূর্তিগুল্লি এখন কলিকাতা মিউলিয়মে রক্ষিত আছে।
সম্ভব্তঃ কর্নেল মেকেঞ্জী সাহেকের খননের কোন বিবরণ
প্রকাশিত হয় নাই।

১৮৩৪ খৃষ্টাব্দের ডিসেম্বর মাস হইতে ১৮৩৬ কানিংহামের ধনন। খৃষ্টাব্দের জামুয়ারি মাস পর্যান্ত জেনারল সার এলেক-

প্রান্তার কানিংহাম্ (General Sir Alexander Cunningham) নিজ ব্যয়ে হুইটা স্থূপ, একটা সঞ্জারাম এবং ধর্মরাজিকা (জগৎসিংহ) স্তৃপের উত্তর দিকের একটা মন্দির পরীক্ষা করিয়াছিলেন। ধামেক ও চৌখণ্ডী তৃপ ছুইটী খননের বিবরণ তৃতীয় অধ্যায়ে প্রদত্ত হইয়াছে। উপরোক্ত ধর্মরাজ্ঞিকা স্তৃপের প্রস্তর আধারটী তিনি খুজিয়া বাহির করেন এবং অনেকগুলি মূর্ত্তি এই স্থান হইতে সংগ্রহ করিয়া কলিকাতা মিউজিয়মে প্রদান করেন। তিনি আনুমানিক চল্লিশটী মূর্ত্তি এবং বহুসংখ্যক খোদিত প্রস্তর সারনাথে ফেলিয়া যান। পাঁদ্রি শেরি-ডের (Rev. M. A. Sherring) পুস্তক পাঠে অবগত হওয়া যায় যে বৰুণা নদীর সেতু (Duncan Bridge) নির্মাণের সময় সারনাথের আটচল্লিশটী মূর্ত্তি এবং অন্যবিধ প্রস্তর ফলকাদি ব্যবহৃত হইয়াছিল এবং সারনাথের প্রাচীন ইমারত হইতে পঞ্চাশ গাড়ীর অধিক পাথর বরুণার লোহ সেতু নির্মাণ কার্য্যে ব্যবহৃত হইয়াছিল।

किएछोत्र थनन।

এই ঘটনার পরে ১৮৫১ খৃষ্টাব্দে মেজর কিটো
(Major Markhan Kittee) এস্থানে খনন কার্য্য আরম্ভ করেন। তিনি ঐ সময়ে কুইন্স কলেজ (Queen's College) ভবন নির্মাণে নিযুক্ত ছিলেন। তাঁহার খননের ফলে ধামেক ভূপের চারিপার্মে বছসংখ্যক ইমারতের অংশ বাহির হইয়াছিল। একটা ইমারতকে তিনি রোগিনিবাস (hospital) বলিয়া স্থির করিয়াছিলেন কিন্তু এখন জানা গিয়াছে যে এটি একটা সজারাম মাত্র। মেজর কিটো আর একটি সজারামের পরিকরণ আরম্ভ করেন। এটি একণে কিটোর সজারাম নামে অভিহিত হয়। তিনিও কলেজ নির্মাণে সারনাথের প্রস্তর ব্যবহার করিয়াছিলেন। তাঁহার সংগৃহীত মৃর্তিগুলিলফ্রে মিউজিয়মে রক্ষিত আছে।

টমান ও হলের ধনন।

ইহার পর টমাস (Mr. E. Thomas, C. S.) সাহেব এবং প্রফেসার হল (Professor Fitz Edward Hall) সাহেব খনন কার্য্যে ব্রতী হয়েন। তাঁহাদিগের আবিষ্ণত মূর্ত্তিগুলি কলিকাতা মিউজিয়মে রক্ষিত আছে। কার্ণক (Mr. A. Rivett Carnac) সাহেব ১৮৭৭ খৃষ্টাব্দে একটা বৌদ্ধমূর্ত্তি প্রাপ্ত হন। এই ঘটনার পূর্বের, ১৮৬৫ খৃষ্টাব্দে গভর্গমেণ্ট একজন নীলকর কার্ত্তর্বন (Mr. Fergusson) সাহেবের নিকট হইতে সারনাথের জমী ক্রয় করেন।

১৯০৫ খৃষ্টাব্দে ইঞ্জিনিয়ার তরটেল (Mr. F. O. Oertel) সাহেব গাজীপুর পথ হইতে সারনাথে যাইবার জন্ম একটা রাস্তা নির্মাণ করেন। এই পন নির্মাণ কালে তিনি একটা বুদ্ধমূর্ত্তি প্রাপ্ত হন এবং প্রত্নতন্ত্ব-

ওরটেলের খনন 🛊

বিভাগের সাহায্যে সার্নাথের খনন কার্য নৃতন উদানে আরক্ত করেন। ওরটেল সাহেবের খননের কলৈ প্রধান নান্দর, আশোক স্তস্ত ও ভাইার সিংইচ্ড়া, অনেকগুল স্থিত ও থোদিত লিপি আবিয়ত ইইয়ছিল। এই খননের বিভারিত বিশ্বন প্রস্তুত্ত্ব বিভাগের রিপোটে প্রকাশিত ইইয়াছে।

প্রত্তন্ত বিভাগের খনন।

ইহার চুই বৎসর পরে প্রত্নতা বিভাগের প্রধান অধ্যক্ষ সার জন্ মার্শেল (Sir John Marshall, Director General of Archaeology in India), ডাক্ডার কোনো (Dr. Sten Konow), নিকোল্ (Mr. W. H. Nicholls) সাহেব এবং রায় বাহাত্র দয়ারাম সাহনীর সহায়তায় সায়নাথের উত্তরভাগ এবং প্রধান মন্দিরের চতুদ্দিকে খনন কার্য্য আরম্ভ করেন। এই খননের ফলেই সর্ব্ব প্রথম সায়নাথের প্রাচীন মঠ, মন্দিরাদির সংখ্যান নির্ণীত হয়। প্রধান মন্দির, অশোক স্কুপ এবং অশোক স্তন্তকে কেন্দ্র করিয়া যে সায়নাথে অস্থায় ইমারতাদি নির্ণিত হয়। প্রধান মন্দির, অশোক স্কুপ এবং অশোক স্তন্তকে কেন্দ্র করিয়া যে সায়নাথে অস্থায় ইমারতাদি নির্ণিত হয়য়াছিল ইহাও এই খনন হইতেই অবগত হওয়া যায়। সায় জন মার্শেল সাহেব কর্ত্বক উদ্ধৃত ইমারতগুলির মধ্যে কুষাণ মুগের তিনটা সক্রায়াম এবং তাহাদের ধ্বংসাবশের উণার মধ্যমুগে নির্ণিত স্কুর্থ বিহার এই চারিটা বিশেষ উল্লেখযোগ্য।

ইহার বিস্তারিত বিবরণ তৃতীয় অধ্যায়ে প্রদন্ত হইল।
পুর্বোক্ত খননে প্রাপ্ত মৃর্ত্তি, শিলালিপি, মৃত্তিকার
পাত্রাদি সারনাথ মিউজিয়মে প্রদর্শিত হইয়াছে। সার ক্ষন
মার্শেল উপর্যুপরি ছই বৎসর এইয়ানের খনন কার্য্যে
ব্যাপৃত ছিলেন। তাঁহার বিখাস যে সারনাথ স্থাপত্য ও
ভাস্বর্যা শিল্পের একটা কেন্দ্র ছিল। ১৯১৪-১৫ খুট্টান্দ্রে
প্রত্তত্ত্ব বিভাগের অক্সতম ক্ষধ্যক্ষ হারপ্রীবস (Mr. H.
Hargreaves) সাহেব প্রধান মন্দিরের পূর্বর, উত্তর এবং
পশ্চিম দিকে খনন কার্যা পরিচালিত করেন। শেষোক্ত
হানে একটা প্রাচীন মন্দির এবং শুরুষুগের বহুসংখ্যক
মূর্ত্তির ভগ্নাবশেষ আবিদ্ধৃত হয়। তিনটা দণ্ডায়মান
বৃদ্ধমূর্ত্তি এই স্থানে আবিদ্ধৃত হয়। তাহাদের উপরে
খোদিত লিপি হইতে গুপ্তদিগের বংশাবলী সম্বন্ধে অনেক
নৃত্তন তথ্য অবগত হওয়া যায় (পৃঃ ২৪-২৫)।

গত ছয় বৎসর যাবৎ সারনাথের খনন কার্য্য এবং
গৃহ নিদর্শনাদির সংরক্ষণ রায় বাহাছর পশুত দ্যারাম
সাহনীর তত্তাবধানে সম্পাদিত হইয়া আসিতেছে।
নূতন খনন কার্য্যের মধ্যে ধামেক স্তৃপ এবং প্রধান
মন্দিরের মধ্যবর্তী জমি ও ছই সংখ্যক সজারামের
পরীক্ষা বিশেষ ভাবে উল্লেখ যোগ্য। প্রথম স্থানটাতে
প্রাচীন কালে একটা পুক্রিণী ছিল এই বিশাসামুসারে

উহা ১৯০৪-৫ খৃষ্টাব্দে ভরিয়া দেওয়া হয়। সেই স্থানের খননের ফলে একটা বৃহৎ উন্মৃক্ত অঙ্গণ (পরিমাণ ২৭১'×১১২') আবিদ্ধৃত ইইয়াছে। এই অঙ্গণটা নিশ্চয়ই অউম অথবা নবম শতাব্দীতে প্রধান মন্দিরের সহিত সংযুক্ত ছিল। যে পয়ঃপ্রণালী দিয়া প্রধান মন্দির এবং এই অঙ্গণ হইতে জল নিঃস্ত হইত সেটাও পাওয়া গিয়াছে। ১৯০৭-৮ খৃষ্টাব্দের আংশিকরূপে উদ্ধৃত বিতীয় সজারামের পুনর্বার খননের ফলে একটা মন্দির এবং তৎসহিত একটা দীর্ঘ পথ আবিদ্ধৃত হইয়াছে।

# তৃতীয় অধ্যায়।

#### थवः**नावटन**्य ।

বারাণসী হইতে গাজীপুর যাইবার প্রশস্ত রাজপথের একটী শাখা সারনাথ অভিমুখে গিয়াছে। এই রাস্তায় কিয়দূর অগ্রসর হইলে বামপার্শ্বে একটী উচ্চ ইফ্টক নির্ম্মিত স্তৃপ দর্শকের নয়নপথে পতিত হয় (চিত্র ২)। এই স্তৃপটী চৌখণ্ডী নামে বিখ্যাত। ইহার উপরে একটী অফটকোণি বুরুজ আছে। এই বুরুজের উত্তর *।* ঘারের শীর্ষদেশে স্থাপিত একখানি প্রস্তর ফলকে পারস্ত ভাষায় এই লিপিটা উৎকীর্ণ রহিয়াছে :---

### الله اكبر

چو آی<sup>ن</sup>جا شاہ جنت آشیانی همايرن بادشاه هفت كشور بررزے آمد ر بر تخت بنشست رزان شد مطلع خورشید انور كذيدن بنده را آمد بخاطر غلام خانه زاد شاه که سازه جائے نو برسر آن معلا گنبه عرب چرخ اخضر نود شش سال و نهصد بود تاریخ كة أمد در بنا اين غرب منظر

চৌথওী ত্তপ।

"সপ্তমহাদেশের সমাট স্বর্গবাসী হুমার্ন একদিন এই স্থানে আসিয়া উপবেশন করিয়া সূর্য্যের জ্যোতি বৃদ্ধি করিয়াছিলেন। এজন্ম তদীয় পুক্র এবং দীন ভূত্য আকবর গগনস্পর্শী একটা উচ্চ বুরুজ নির্মাণ করিতে সংকল্প করিয়াছিলেন। ৯৯৬ হিজিরীতে [১৫৮৮ খৃষ্টাব্দে] এই বুরুজটা নির্মিত হইয়াছিল।"

এই বুরুজের উপর হইতে দক্ষিণ দিকে কাশীর বেণী-মাধবের ধ্বজা এবং উত্তর দিকে ধামেক স্তৃপ পর্যান্ত সমস্ত ভূজাগের দৃষ্ট নম্নগোচর হয়।

১৯০৪-৫ খৃষ্টাব্দে ওরটেল সাহেব কর্ত্ক এই স্থূপের
নিম্নাংশ পরিদ্ধৃত হইয়াছিল। স্তৃপটা তিনটা চতুকোণ
শীঠিকার উপর অবস্থিত। প্রত্যেক শীঠিকা প্রস্থে এবং
উচ্চতায় প্রায় ঘাদশ ফিট। এই স্থূপটা এখন বিকৃতি
প্রাপ্ত হইয়াছে, কিন্তু ইহার অষ্টকোণবিশিষ্ট তারকাকৃতি
ভিত্তির (plinth) কিয়দংশ এখনও বর্ত্তমান। স্থূপের
সকল শীঠিকার গাত্রে সারিসারি প্রকোষ্ঠ বাহির হইয়াছে।
এই স্থান খননের ফলে ওরটেল সাহেব কাম্পনিক
সিংহমূর্ত্তি (leogryph) পরিশোভিত ছইখানি প্রস্তরন্থত্ত [সি (বি) ১ ও ২] প্রাপ্ত হন। প্রত্যেক সিংহের
উপরে ও নিম্নে ছইক্কন যোদ্ধা অবস্থিত।

১৮৩৫ খৃষ্টাব্দে জেনারল কানিংহাম স্তুপের উপরি-ভাগের বুরুজের মেঝে হইতে স্তুপের নিম্নন্তর পর্য্যন্ত

একটা গভার কৃপ খনন করিয়াছিলেন, কিন্তু কিছুই পান নাই। তাঁহার অমুমান গৌতমবুদ্ধ গয়া হইতে মুগদাবে আসিবার সময় কেভিন্তাদি সন্মাসীদিগের সহিত এই স্থানে মিলিত হন। এই ঘটনার স্মৃতিরক্ষার্থ এই স্তুপটী নির্শ্মিত হইয়াছিল। কানিংহাম সাহেবের অনুমানের সহিত হুয়েঙ্সঙের বর্ণনার সম্পূর্ণ ঐক্য আছে। হয়েঙ্সঙ্ বলেন এই স্তৃপটী উচ্চতায় ৩০০ ফিট ছিল কিন্তু ওরটেল সাহেবের অনুমান ২০০ ফিট। বর্ত্তমান কালে ইফ্টকচূড়া সহ ইহার উচ্চতা ৮৪ ফিটের অধিক হইবে না।

স্তুপের পার্শ্বের পতাকা শোভিত ইটের চাতালটা আধুনিক। এখানে গ্রামের লোক ভূত প্রেত শান্তির জন্ম ছাগ বলি দিয়া থাকে।

এখান হইতে আরও **অর্দ্ধ মাইল উত্তরে অগ্রসর হইলে** রগদাব। দর্শক মৃগদাবে আসিয়া উপস্থিত হইবেন এবং দক্ষিণ পার্শে মিউব্দিয়ম গৃহ দেখিতে পাইবেন। মিউব্দিয়ম দেখিবার शृटकी मर्भटकत मात्रनाटणेत ध्वःमावटणेय शतिमर्भन कता উচিত। দর্শকের স্থবিধার জস্ত এক নম্বর চিত্রে সারনাথের ধ্বংসাবশেষ অভিমুখে যাইবার প্রথটি লাল রেখা ছারা প্রদর্শিত হইয়াছে।

সারনাথের খনিত অংশ চুই ভাগে বিভক্তঃ (১) দক্ষিণ সারনাথের দক্ষিণ ভার দিকের অথবা স্তূপের দিকের অংশ এবং (২) উত্তর

দিকের অথবা সঞ্চারামের অংশ। কিন্তু রায় বাহাত্বর
দ্যারাম সাহনীর খননের ফলে বুঝিতে পারা যাইতেছে
যে এইরূপ বিভাগ সমীচীন নহে। প্রকৃতপক্ষে প্রধান
মন্দির এবং স্তৃপগুলি মধ্যস্থানে ছিল এবং তাহার চারিদিক বেন্টন করিয়া সঞ্জারামগুলি নির্শ্বিত হইয়াছিল।

৬ নম্বর সংজ্বারাম (কিটো সাহেবের সজ্বারাম)।

দৰ্শক চৌখণ্ডী স্তৃপ হইতে অৰ্দ্ধ মাইল আসিয়া প্ৰথমে পথের দক্ষিণ পার্শ্বে একটা বৌদ্ধ সজ্ঞারামের ধ্বংসাবশেষ (নম্বর ৬) দেখিতে পাইবেন। ১৮৫১-৫২ খৃফীব্দে এই স্থানটা মেক্সর কিটো (Major Kittoe) সাহেব খনন করিয়াছিলেন বলিয়া প্রাকৃতাত্ত্বিক সমাজে ইহা কিটোর সজ্বারাম নামে বিদিত। খনন বিবরণ প্রকাশ করিবার পূর্বের মেজর কিটো ইহলোক ত্যাগ করেন বলিয়া জেনা-রল কানিংহাম সাহেবের প্রথম রিপোর্টে সেই বিবরণ প্রদত্ত হইরাছে। এই সঞ্জারামটা 'দৈর্ঘ্যে ও প্রস্থে ১০৭ ফিট ছিল এবং অস্থান্ত বৌদ্ধ সঞ্জারামের স্থায় ইহার মধ্যে একটা বিস্তৃত প্রাঙ্গণ ছিল। প্রাঙ্গণের চতুর্দ্দিক বেষ্টন করিয়া শিলাস্তম্ভশোভিত পথ ছিল। এই পথ অতিক্রম করিয়া বৌদ্ধ ভিক্ষু বা ভিক্ষুণীরা নিজ নিজ প্রকোষ্ঠে প্রবেশ করিতেন। সর্ববসমেত ২৮টা প্রকোষ্ঠ ছিল। প্রকোষ্ঠগুলি এত ছোট যে মাত্র একজন ভিক্ষু বা ভিক্ষুণী ভাহাতে বাস করিতে পারিতেন। প্রত্যেক প্রকোষ্ঠের

পৃথক্ পৃথক্ প্রবেশ দার ছিল। উত্তরদিকের মধ্যবর্তী ঘরটী অন্যান্থ ঘর হইতে আয়তনে বৃহত্তর এবং তথায় মূর্ত্তির পাদপীঠ ছিল বলিয়া জেনারল কানিংহাম এই ঘরটিকে সম্বারামের দেবালয় বলিয়া নির্দেশ করেন। তিনি অনুমান করেন যে সজ্যারামের প্রবেশপথ দক্ষিণদিকে ছিল এবং এইদিকের মধ্যবর্তী গৃহে কারুকার্য্যখিচিত সমচতুতুঁক প্রস্তর্থানি সজ্যারামের প্রধান আচার্য্যের বসিবার আসন ছিল।

জেনারল কানিংহামের খননের পরে এই সজ্ঞারামের অধিকাংশভাগই ধ্বংস হইয়া যাওয়ায় মাটির উপর এত অল্প দেখা যাইত যে ইহাকে সজ্ঞারাম বলিয়া চিনিয়া লওয়া কঠিন হইয়া উঠিয়াছিল। এই স্থান পুনরায় খননের ফলে অনেক নৃতন তথ্য আবিদ্ধৃত হইয়াছে। এখন বুঝিতে পারা গিয়াছে, উত্তরদিকের যে বড় ঘরটা জেনারল কানিংহাম সজ্ঞারামের মন্দির (chapel of the monastery) বলিয়া মনে করিয়াছিলেন তাহা প্রকৃত পক্ষে প্রবেশপ্রকোষ্ঠ। জেনারল কানিংহাম বাহিরের দেওয়ালের নিকট তিনটা ছোট ঘর একেবারেই দেখিতে পান নাই। সেই তিনটার একটা ছয়ার বা ফাটক এবং যাকী ছইটা প্রতিহার কক্ষ (guard-room)। প্রায় সমস্ত সজ্ঞারামেই প্রতিহার কক্ষ বা ফাটক দেখিতে পাওয়া

যায়। যে ছুইটা বড় বড় পাথর জেনারল কানিংহাম মূর্ত্তির পাদপীঠ বলিয়া মনে করিয়াছিলেন সে ছুইটা প্রকৃতপক্ষে প্রবেশপ্রকোষ্ঠের দেহলী (threshold) এবং ইহার গর্ভগুলিতে কাঠের চৌকাঠ লাগান থাকিত। এই সজারাম দক্ষিণদিকে অবস্থিত ছিল এবং ঐ দিকের মাঝের ঘরটীই মন্দির বলিয়া বোধ হয়। ইহা ব্যতীত পূর্ব্বদিকে সঞ্জারামের আরও একটী প্রাঙ্গণ ছিল। শৈব, বৈষ্ণবাদি মূর্ত্তি রাখিবার নির্দ্মিত ঘরের হারা এই প্রাঙ্গণটা ঢাকা পড়িয়াছে। মেজর কিটো কর্তৃক খোদিত সঞ্চারামটী মধ্যযুগের এবং তাহার ভিতের নীচে আর একটী প্রাচীনতর সঞ্চারামের ধ্বংসাবশেষ বিদ্যমান আছে। প্রথমটীর মেঝের চুই ফিট নীচে বিতীয়টীর মেজে পাওয়া যায়। এই সজারামের দক্ষিণ-পশ্চিম কোণের ছাইটা ছোট ঘর খুঁড়িয়া এই প্রাচীন সঞ্চারামের অস্তিত অবগত হওয়া গিয়াছে। এই ত্রইটী ছোট ঘরে তুই স্তর মেঝে বাহির হইয়াছে। উপরের মেঝেটিতে খুষ্টীয় নবম শতাব্দীর পক্ষরে "যে ধর্ম হেতু . . . " এই শ্লোকযুক্ত একটা শীলমোহর পাওয়া গিয়াছে। নীচের মেঝেটির উপরে বুদ্ধের গন্ধকুটি বা মন্দিরের চিত্র সম্বলিত ১০1১২টি মাটির শীল বা মোহর পাওয়া গিয়াছে। এই সমস্ত শীলমোহরের অক্রর খুটীয় ষষ্ঠ বা সপ্তম শতাব্দীর। প্রাচীন সজারামটী

এই সমস্ত শীলমোহর অপেক্ষা অনেক পুরাতন, কারণ, ইহা ১৭২ ×১২ ×২২ আকারের ইটে নির্মিত হইয়া। ছিল। এই আকারের ইট সাধারণতঃ কুষাণ যুগের ইমারতে দেখিতে পাওয়া যায়।

সজারামের উঠানের মাঝখানের কৃপটি প্রাচীন সজ্মারামেরই সমসাময়িক, কেবল উপরের গাঁথনি এবং জল তুলিবার কপিকল আধুনিক। এই কৃপের জল মিষ্ট এবং সারনাথের বৌদ্ধ যাত্রীরা ইহা অতি আগ্রহের সহিত পান করিয়া থাকেন।

সঞ্চারামের চওড়া প্রাচীর দেখিয়া জেনারল কানিং-হাম সিদ্ধান্ত করিয়াছিলেন যে বাড়ীটা তেওলা বা চৌতলা ছিল। চীনদেশীয় পরিব্রাজক হয়েঙ্গঙ সারনাথে খৃষ্টায় সপ্তম শতাকীতে যে ৩০টা সজারাম দেখিয়াছিলেন ইহা ভাহাদের মধ্যে অন্ততম।

মেজর কিটোর খননের ফলে জানিতে পারা যায় যে এই সংজ্ঞারামটিতে একদিন সহসা আগুন লাগায় বৌদ্ধ ভিক্ষুরা মুখের গ্রাস ছাড়িয়া পলাইতে বাধা হইয়াছিলেন। কিটো সাহেব খননকালে একটা ক্ষুদ্র কুলঙ্গীতে গমের 'আটার ফটি পাইয়াছিলেন এবং রায় বাহাত্বর পণ্ডিত শ্রীযুক্ত দরারাম সাহনীও পূর্বোক্ত ছোট ছইটা ঘরে অনেকগুলি মাটির হাঁড়িতে ভাতের চিহ্ন দেখিতে পাইয়াছেন। ণ নম্বর সজ্বারাম।

৬ নম্বর সজারামের পশ্চিম দিকে ১৯১৮ সালের খননের ফলে এই জাতীয় জার একটা বাড়ী আবিষ্কৃত হইয়াছে। ইহারও মাঝখানে একটা পাকা উঠান। উঠানটী লম্বা চওড়ায় ৩০ ফিট এবং ইহার উত্তর-পূর্বব কোণে ইফ্টক নির্ম্মিত একটী কৃপ আছে। উঠানের চারিদিকের ছোট ছোট কক্ষগুলির কোন চিহ্নই নাই, কিন্তু তাহাদের সম্মুখের দেওয়াল এবং পাকা বারান্দার ভগাবশেষ এখনও দেখিতে পা**ও**য়া যায়। বারান্দার পাথরের থামের ২।১টি পাদপীঠ (base) এখনও স্থান-চ্যুত হয় নাই। এই ছোট সঞারামের ভিত্তির উচ্চতা এবং ইহার নির্মাণে ভগ্ন ইফকের ব্যবহার দেখিরা মনে হয় যে ইহা সর্বশেষে নির্শ্মিত হইয়া থাকিৰে। এই সজারামের কৃপ হইতে আবিষ্কৃত মধ্যযুগের লিপিঞ্চলি এই কথাই সপ্রমাণ করিতেছে। এই কৃপ হইতে প্রাপ্ত একটা শীলমোহরের ছাঁচে (ব্যাস ১३") "ভ্রীশিষ্যদ" নামক এক ব্যক্তির নাম উল্টা অক্ষরে লেখা আছে। সম্ভবতঃ ইনি বৌদ্ধ ভিক্ষুদিগের বাসের জন্ম এই বাড়ীটী দান করিয়াছিলেন। এই কূপে একটা পাতলা তামার পাত পাওয়া গিয়াছে, উহার ধারগুলি একটু একটু মোড়া। ইহার উপরে "যে ধর্ম হেতু প্রভবা . . . " শ্লোকটি খোদিত আছে।

বারান্দার স্তন্তের পাদপীঠগুলির ভগাবস্থা এবং উঠানের ইটের মেঝের অবস্থা দেখিয়া স্পান্টই বুঝিতে পারা যায় যে এই সজারামটী পূর্বেবাক্ত অগ্নিকাণ্ডে ধ্বংস হইয়া থাকিবে। এই সজারামের নীচেও আর একটী সজারামের ধ্বংসাবশেষ নিহিত আছে।

ধৰ্মরাজিকা ভূপ।

नञ्जात लाल दत्रथा **४**त्रिया **উত্তর-পশ্চিমে কি**য়দ্দুর অগ্রসর হইলে একটা বৃহৎ স্তৃপের ধ্বংসাবশেষ দর্শকের দৃষ্টি আকর্ষণ করে। পূর্বেই উক্ত হইয়াছে বে এই স্তৃপটী জগৎসিংহ ১৭৯৪ খৃষ্টাব্দে নষ্ট করিয়াছিলেন বলিয়া এতদিন ইহা 'জগৎসিংহ ' স্তৃপ নামে পরিচিত ছিল। এই স্থৃপ সম্ভবতঃ অশোক কর্তৃক নির্ম্মিত হইয়াছিল বলিয়া রায় বাহাত্র দয়ারাম সাহনী ইহার ধর্মরাজিকা নাম প্রদান করিয়াছেন। এই স্থূপের মধ্যে প্রাপ্ত পাষাণের আধারের কথা পূর্ব্বেই উল্লিখিত হইয়াছে (৩৩ পৃঃ)। জগৎসিংহের লোকেরা এই আধারের মধ্যে একটা সবুজ বর্ণের মর্ম্মরাধার প্রাপ্ত হইয়াছিল। এই মর্ম্মরাধারে দেহের ভস্মাবশেষ এবং কয়েকটা মুক্তা ছিল। এই স্তূপের উপরে প্রাপ্ত গৌড়াধিপ মহীপালের ১০৮৩ সম্বতের লিপিযুক্ত বুদ্ধ মৃর্ত্তির [বি (সি) ১] নিম্নভাগের কথা পূর্ব্ব অধ্যায়ে উক্ত হইয়াছে (৩০ পৃঃ)। জগৎসিংহের খননের পর এই স্তৃপের কলাল মাত্র অব-

শিষ্ট ছিল। ইহা সত্ত্বেও ১৯০৭-৮ সালে এই স্তৃপের নিম্ন-ভাগের চারিদিক খননের ফলে জানিতে পারা গিয়াছে যে স্তৃপটীর বহির্ভাগে ইটের গাঁথনি ছিল। এই স্থানের অশোক নির্মিত আদিম স্তুপের পাদদেশের ব্যাস ছিল ৪৯ ফিট, কিন্তু পরে ইহার পার্শ্বে ইট গাঁথিয়া ১১০ ফিটে বর্দ্ধিত করা হয়। মোর্য্যুগের অক্যান্স ইমারতের ইটের মতন অশোকের আদিম স্তৃপের ইটগুলি র্হদাকার। **সম**স্ত ইটগুলি একদিকে সরু ও অপরদিকে মোটা (wedge-shaped); সরু দিকটী স্তৃপের কেন্দ্রের অভিমুখে বসান ছিল; কিন্তু গাঁথনির বাঁধন পাকা নয়। এই যুগের অন্যান্ত ভূপের মতন এই ধর্মরাঞ্চিকা ভূপটী প্রায় অর্দ্ধ গোলাকৃতি ছিল। এই স্তৃপটীর শীর্যদেশেও অবশ্য হর্ম্মিকা ও ছত্র ছিল। ছত্রের কোন চিহ্ন পাওয়া বায় নাই কিন্তু হর্মিকার বেদিকা বা প্রাচীরের ভগ্নাংশ প্রধান মন্দিরের দক্ষিণ দিকের গর্ভগৃহে দৃষ্ট হয়। এই বেদিকাটী একখানি বিরাট প্রস্তরথণ্ড হইতে প্রস্তুত এবং ইহার স্তন্তের এবং সূচীর (cross-bar) গাত্র **অশোক** স্তম্ভ গাত্রের স্থায় অতি মস্থণ।

আদিম ধর্মরাজিকার প্রথম সংস্কার হইয়াছিল আমুমানিক নিক শ্বন্ধীয় পঞ্চম বা ষষ্ঠ শতাব্দীতে হইয়া থাকিবে। পূর্বব অধ্যায়ে (২৭ পৃঃ) উক্ত হইয়াছে খৃষ্টীয় সপ্তম শতা-কীতে হুয়েঙ্-সঙ্ এই স্তৃপটীকে শত ফিট উচ্চ এবং ভগ্নাবস্থায় দেখিতে পাইয়াছিলেন। গুপ্ত যুগের সংস্কা-রের ফলেই বোধ হয় স্তৃপের উচ্চতা এতটা বদ্ধিত হইয়াছিল।

১৯০৭-৮ খৃফীব্দে খোদিত ধর্মারাজিকা স্তূপের প্রদক্ষিণ পর্থটী দ্বিতীয় বারের সংস্কারের সময় নির্মিত বলিয়া বোধ হয়। প্রদক্ষিণ পথের বেষ্টণকারী প্রাচীর চার ফিট পাঁচ ইঞ্চি উচ্চ। ইহার চারিদিকে চারিটী দার ছিল। সপ্তম শতাব্দীতে স্তৃপটী পুনঃ সংস্কৃত হয়। এই সময় প্রদক্ষিণ পথটী ভরিয়া দেওয়া-হয় এবং স্তৃপে উঠিবার জন্ত চারিটী সিঁড়ি এক এক খানি অখণ্ড প্রস্তারে নির্ম্মিত হয়। দক্ষিণ সোপানের উপরের ধাপে উৎকীর্ণ ক্ষুদ্র লিপিটা খৃষ্টীয় দিতীয় বা তৃতীয় শতাব্দীর অক্ষরে লেখা। এই স্তৃপটীর শেষ সংস্কার খৃষ্টীর একদিশ শতাব্দীতে ধর্মচক্রজিনবিহার নির্মাণের সময়ে সাধিত হইয়াছিল। ধর্মারাজিকা স্তৃপের চতুর্দ্ধিকে অনেক-গুলি ছোট ছোট স্তৃপ দৃষ্ট হয়। পশ্চিম দিকের তৃতীয় স্থূপের কুলঙ্গীতে ''দেয়ধর্মোয়ম ধনদেবস্তা' লিপিযুক্ত একটা বুরু মূর্ত্তি পাওয়া গিয়াছে। এই মূর্ত্তিটা [বি (বি) ১০এ] খুষ্টীয় পঞ্চম শতাব্দীতে নির্ম্মিত হইয়াছিল, এবং তৎকালীন কোন ইমারত হইতে এই স্তৃপে নীত হইয়া থাকিবে। এই স্তৃপটী ও উত্তরের কয়েকটী স্তৃপ একাধিকবার পুনর্নির্দ্মিত হইয়াছিল।

ধর্মরাজিকার উত্তরে ও প্রধান মন্দিরে যাইবার অর্জ্ব পথে মথুরার রক্ত প্রস্তরে নির্মিত বিরাট একটা বোধিসত্ব [বি (এ) ১] মূর্ত্তি (চিত্র ৭) ও ছত্রদণ্ড পাওয়া গিয়াছে। এই দণ্ডে ও মূর্ত্তিতে কণিকের তৃতীয় রাজ্যাঙ্কের লিপি খোদিত আছে।

व्यथान मन्दित्र।

ধর্মরাজিকা স্তৃপের ৪০ হাত উত্তরে একটা বৃহদাকার মন্দিরের ধ্বংসাবশেষ দেখিতে পাওয়া যায়। নক্সায় এই ধ্বংসাবশেষ প্রধান মন্দির (Main Shrine) বলিয়া চিহ্নিত। এখনও পর্যান্ত এই মন্দিরটা খৃষ্টীয় একাদশ শতাব্দীর স্থাপত্য নিদর্শন বলিয়া পরিগণিত হইয়া আসিতেছে; কিন্তু ইহার নির্মাণ প্রণালী এবং উপাদান হইতে অনুমান হয় যে ইহা আরও কয়েক শত বৎসর পূর্বের নির্মিত হইয়াছিল। আদি মন্দিরটা দৈর্ঘ্যেও প্রস্থে ৪৫ ৬ ছিল এবং ইহার দেওয়াল ১০ ফিট পুরু ছিল। উত্তর, পশ্চিম এবং দক্ষিণ দিকে কক্ষ ছিল এবং সেগুলিতে বহির্দেশ হইতে প্রবেশ করিতে হইত। এই মন্দিরের প্রাচীর এখন কোন জায়গায় ১৮ ফিটের অধিক উচ্চ নাই। এই প্রাচীরের ভিতরদিকে কোন নক্সা ছিল না, কিন্তু মন্দিরের বহির্ভাগে গোলাকার কুলঙ্গী

দেখিতে পাওয়া যায়। কুলঙ্গীর ভিতরে ছোট ছোট থাম, থামের মূলদেশ ঘটাকৃতি এবং উপরিভাগ চারিকোণা মাথালে (bracket capital) পরিশোভিত। এই সমস্ত নক্সা গুপ্ত যুগের শিল্প নমুনা। মন্দিরটা একই উপাদানে নির্শ্বিত এবং বাহির দেওয়ালের নক্সা অবিচ্ছিল্পভাবে বিদ্যমান আছে; কেবল ছয়ারের চোকাঠ এবং কোন কোন স্থানে দেওয়ালের ভিতে পরে ঠাসা (underpinning) দেওয়া ইইয়াছিল। মন্দিরটা ১৪ই"×৮ই"×২ই" হইতে ১৫ই"×৯ই"×২ই" আকারের ইটে এবং কাদায় নির্শ্বিত। ১০ ফিট স্থল প্রাচীর দেখিয়া মনে হয় যে মন্দিরের শিধর খুব উচ্চ ছল এবং সম্ভবতঃ ইহা দেখিতে বুদ্ধগয়ার মন্দিরের মতন ছিল।

নির্মাণের অনেক দিন পরে মন্দিরের উর্জ্বভাগ ভর্যোমুখ হইয়া পড়ায় আদি মন্দিরের ভিতরের তিনদিকে ১১ ফিট চওড়া আর একটী দেওয়াল গাঁথা হয়। ফলে মন্দিরের গর্ভগৃহ সমচতুকোণ ২৩'৬" একটী ছোট ঘরে পরিণত হয়। এই সময় মন্দিরের পিছনে মূর্ত্তি বসাইবার জন্ম একটী বড় চারিকোণা চত্তর গাঁথা হয়। এই চত্তরের উপর প্রতিষ্ঠিত মূর্ত্তিটী সম্ভবতঃ বহু শতাব্দী পূর্বের ধ্বংস হইয়া গিয়াছে।

উত্তর এবং পশ্চিমের ছোট ঘরের মূর্ত্তি ছুইটীও পাওয়া যায় নাই কিন্তু সেই দুইটী যে ইটের বেদির উপর স্থাপিত ছিল তাহা এখনও অকুগ্ন আছে। দক্ষিণ দিকের ছোট ঘরে গুপ্তযুগের একটা শিরোহীন দশুায়মান বুদ্ধ মূর্ত্তি পাওয়া গিয়াছে; তাঁহার দক্ষিণহত্তে অভয়মূদ্রা। অভ্য ছুইটা ছোট ঘরেও বোধ হয় এই জাতীয় মূর্ত্তি ছিল। ওরটেল সাহেব দক্ষিণ দিকের ছোট ঘরের মেকে খুড়িয়া মোর্য্য যুগের একটা সমচতুকোণ বেদিকা (railing) পাইয়াছিলেন। এই বেদিকার মধ্যে একটা ইস্টক নির্দ্মিত ছোট স্থূপ আছে। মির্জাপুর জেলার অন্তর্গত চুনারের একখানি বৃহৎ প্রস্তরখণ্ড খোদিয়া এই বেদিকাটী প্রস্তুত এবং অশোকের সময়ের অন্যান্য শিল্প নিদর্শনের স্থায় ইহাতেও উজ্জ্বল বজ্ঞলেপ (পালিস) দেখিতে পাওয়া যায়। এই বেদিকা ৮' 8" লম্বা ও ৪´৯" উচ্চ। ইহার প্রত্যেক দিকে চারিটী চারিকোণা স্তম্ভ ও প্রত্যেক ছুইটী থামের মধ্যে তিনটী সূচী (cross-bar) আছে।

এই বেদিকার পূর্ব ও দক্ষিণ দিকের স্তম্ভের
মূলদেশে উৎকীর্ণ ছুইটা প্রাচীন লিপি হইতে
জানিতে পারা যায় যে ইহা খুষ্টীয় তৃতীয় কিম্বা
চতুর্ব শতাব্দীতে বৌদ্ধ সর্ব্বাস্তিবাদী সম্প্রদায়ের ভিক্ষুদিগের অধিকারে ছিল। পূর্বব দিকের শিলা লিপিটা

দেখিলে বুঝিতে পারা যায় যে ইহার শেষ কথাটী খৃষ্ট-পূর্ব্ব দ্বিতীয় শতাব্দীর কোন লিপির পরিশিষ্ট এবং প্রাকৃত ভাষায় রচিত। এই লিপিটীর অস্ত অংশে অস্ত কোন বৌদ্ধ সম্প্রদায়ের নাম খোদিত ছিল। খুষ্টীয় তৃতীয় কিম্বা চতুর্থ শতাব্দীতে সর্ব্বান্তিবাদী বৌদ্ধ ভিক্ষু-গণ পূর্বের লিপিটা বিলুপ্ত করিয়া নিজেদের নাম উৎকীর্ণ করিয়াছিলেন। বোধ হয় তাঁহার। সারনাথে নিজেদের প্রাধান্ত স্থাপনের উদ্দেশ্যে দক্ষিণ দিকের বেদিকায় সংস্কৃত ভাষায় উক্ত শিলা লিপিটী পুনরায় খোদিত করিয়া-ছিলেন। পূৰ্বকণিত ইফ্টক স্তৃপটী ১৯০৬-৭ খৃফীব্দে খনিত হইয়াছিল কিন্তু ইহার মধ্যে কিছুই পাওয়া যায় নাই। মোর্য্য যুগের এই প্রস্তর বেদিকা অসম্পূর্ণ অবস্থায় পাওয়া গিয়াছে। ইহার কতকটা অংশ ভাঙ্গিয়া প্রাচীন যুগেই লুপ্ত হইয়াছিল। এই বেদিকা আদৌ কি জন্ম নির্মিত তাহাও অনেক দিন ধরিয়া সন্দেহের বিষয় ছিল। তুইটী কারণ সম্ভব বলিয়া বিবেচিত হইত ; প্রথমতঃ— ইহা কোন পৰিত্ৰ স্থান, যথা যেখানে বুদ্ধদেব বসিয়া ধর্মচক্র প্রবর্ত্তন করিয়াছিলেন অর্থাৎ প্রথম ধর্ম প্রচার করিয়াছিলেন সেই স্থানটা চিহ্নিত করিবার জন্স নির্মিত হইয়াছিল; অথবা ইহা অশোক স্তম্ভের বেষ্টণী ছিল। এই তুইটা মতই ভুল বলিয়া প্রমাণ হইয়াছে ; কারণ ইহা বে ধর্মরাজিকা স্তৃপের উপরে বসান ছিল এবং ইহার ভিতরে ধর্মরাজিকা স্তৃপের ছত্রদণ্ড গাঁথা ছিল তাহা এখন স্পষ্টই বুঝিতে পারা বায়। সম্ভবতঃ ইহা ভূমিকম্পে স্থানচ্যুত হইয়াছিল।

উপরোক্ত বিবরণ হইতে বুঝিতে পারা যায় যে প্রধান মন্দিরটী গুপুযুগে নির্দ্মিত; কিন্তু ইহার নির্দ্মাতার নাম এখনও আমাদের নিকট অজ্ঞাত। এই মন্দিরের প্রাচীনতম মেঝেটী দক্ষিণ কক্ষে স্থাপিত অশোক বেদিকার মেঝের সমসাময়িক। এই কক্ষে অশোকের বেদিকা (balustrade) বোধ হয় অনেক শতাকী ধরিয়া দেখা যাইত। পরবর্তী কালে প্রধান মন্দিরের চারিপার্যস্থ জমী উঁচু হইয়া যাওয়ায় এই বেদিকায় যাইবার জন্ম একটী সোপান শ্রেণী নির্ম্মিত হয়। প্রধান মন্দিরের তিনদিকের কক্ষগুলির প্রবেশপথ গুইটী বিভিন্ন যুগে তৈয়ারী হইয়াছিল। আগেকার পাথরের চৌকাঠগুলি লাল রঙে রঞ্জিত এবং লতালস্কারে (seroll work) পরিশোভিত ছিল। এই চৌকাঠগুলি সপ্তম শতাব্দীতে নির্ম্মিত হইয়াছিল। পরবর্তী যুগের চৌকাঠ-গুলিতে কোনরূপ কারুকার্য্য দেখা যায় না। এই সময়ে গুপ্ত এবং পরবর্তী যুগের ইমারতের উপাদান লইয়া বাহিরের দেওয়ালের নিম্নদেশ মেরামত হইয়া-ছিল। এই সংস্কার কার্য্যে কোনরূপ নৈপুণ্য দেখা যায়

না। মন্দিরের বাহিরের দক্ষিণ-পশ্চিম কোণের প্রস্তরথানিতে মধ্যযুগের শেষভাগের নাগরী অক্ষরে ' স্থাইল '
কথাটী উৎকীর্ণ থাকায় প্রধান মন্দিরের নির্মাণ কাল
লইয়া অনেক তর্ক বিতর্ক উঠিয়াছে, কারণ এই লেখা
যুক্ত পাথর দেওয়ালের ভিতে গাঁথা ছিল বলিয়া
অনেকে অনুমান করিতেন যে প্রধান মন্দিরটী
গুপুযুগের অনেক পরে নির্মিত। কিন্তু এখন বেশ
স্পান্ট বুঝিতে পারা যায় যে এই মন্দিরটী নির্মাণের
অনেক পরে ইহার সংস্কারের সময় এই পাথরগুলি
ব্যবহৃত হইয়াছিল; স্থুতরাং আদি মন্দিরের সঙ্গে ইহাদের
কালগত বিস্তর ব্যবধান রহিয়াছে।

উপরোক্ত প্রমাণ সমূহের সহিত প্রধান মন্দিরের অবস্থিতি এবং অশোকের সমসাময়িক ইমারতাদির সহিত ইহার সাদৃশ্য থাকায় অনুমান হয় যে হুয়েঙ্-সঙের মতে যে মন্দিরটা বুদ্ধের প্রথম ধর্মা প্রচারের স্থানে নির্মিত হইয়াছিল ইহা সেই মন্দির।

প্রধান মন্দিরের চতুর্দ্দিকে ৪০ ফিট বিস্তৃত খোয়ার মেঝে আবিষ্কৃত হইয়াছে। এই মেঝেটা অনেক বার বর্দ্ধিত ও সংস্কৃত হইয়াছে। আরও পূর্বব দিকে পাথরে বাঁধান পথ আছে। এই পথে ১৯০৬-৭ এবং ১৯০৭-৮ সালের খনন কালে অনেক গুলি শিল্প নিদর্শন আবিষ্কৃত হয়। ১৯১৪-১৫ সালে হারগ্রীবদ্ সাহেব এখানে দ্বিতীয় কুমারগুপ্ত ও বুদ্ধগুপ্তের সময়ের ভিন্টী মূর্ত্তি পাইয়াছেন।

প্রধান মন্দিরের অঙ্গনটা লম্বায় আন্দান্ধ ২৭১ ফিট এবং পূর্বব হইতে পশ্চিমে বিস্তৃত ছিল। ইহার উত্তর, দক্ষিণ ও পূর্বব দিকে ইটের প্রাচীর ছিল কিন্তু এই প্রাচীরের অধিকাংশ পড়িয়া গিয়াছে। পূর্ববিদিকের দেওয়ালের মাঝখান দিয়া উঠানে নামিবার সিঁড়ি আছে। সিঁড়ি ছইটা নির্মাণ করিবার সময় ভিন্ন ভিন্ন যুগের খ্যোদাইকরা পাথর ব্যবহৃত ইইয়াছিল। এই সকল পাথরের মধ্যে ছই একটা গুপুষ্গের নমুনা দেখিতে পাওয়া যায়।

প্রধান মন্দিরের অঙ্গনে বিভিন্ন আকারের স্থৃপ আবিদ্ধত হইয়াছে; তাহা ছাড়া ছোট ছোট মন্দিরও দৃষ্ট হয়। এইশ্রেণীর একটা দক্ষিণ-পূর্বর কোণে অবস্থিত এবং আর একটা নক্সায় ১৩৭ সংখ্যক চিহ্নিত। ইহাদের মধ্যে সর্বর প্রাচান ইমারতগুলি গুপুরুগের। তম্মধ্যে একটা স্থপের ভিত্তিমাত্র এখনও বর্ত্তমান। এই ভিত্তির চারিদিকে চারিটা স্থানর নক্সাকাটা কুলঙ্গী (niche) ছিল এবং এক কালে এই কুলঙ্গীর মধ্যে এক একটা বৃদ্ধমূর্ত্তি ছিল। তহাতীত অনেকগুলি প্যানেল (panel) আছে এবং এই সকল প্যানেলের (panel) ছই পার্শে আর্দ্ধোন্ডির থাম (pilaster), মধ্যভাগ নানা রকমের ফুল (rosette), কীর্ত্তিমুখ ও অন্তান্ত কারুকার্য্যে শোভিত। এই জাতীয় শিল্প সাধারণতঃ গুপ্তযুগে প্রচলিত ছিল। এই স্তৃপটী এখনও খুড়িয়া দেখা হয় নাই; স্থতরাং ইহার মধ্যে অতীতের কোন নিদর্শন পাওয়া যাইবে কি না বলা যায় না।

১৩৬ সংখ্যক স্তৃপ অপেক্ষা ইহার নিকটবর্তী
মন্দিরটা পরবর্তী কালে নির্মিত। এই মন্দিরের বহির্ভাগ
৩৭ ফিট লম্বা ও প্রার ২৮ ফিট চওড়া এবং খননের সময়
ইহার মধ্যে স্থইটা বুদ্ধমূর্ত্তি পাওয়া যায়। প্রধান
মন্দিরের অঙ্গনের আর সমস্ত ইমারত মধ্যযুগের। ইহাদের
মধ্যে অধিকাংশই মানস বা মানত রক্ষার জন্ম নির্মিত
হইয়াছিল। অঙ্গনের পূর্বিদিকের দেওয়ালের দক্ষিণাংশে
এক শ্রেণীতে স্থাপিত ছয়টা বা সাভটা স্তৃপ সর্বাপ্রথমে
দর্শকের দৃষ্টি আকর্ষণ করে। যে সমস্ত বৌদ্ধ ভিক্ষু
সারনাথে দেহত্যাগ করিয়াছিলেন তাঁহাদিগের ভক্ষাবশেষ
ইহাদের মধ্যে রক্ষিত আছে।

প্রধান মন্দিরের অঙ্গনের দক্ষিণ-পূর্বব কোণে অবস্থিত মন্দিরটী ধর্ম্মচক্রজিনবিহাবের সমসাময়িক। এই মন্দিরের নক্সা দেখিলে ইহার যুগ নির্দারণ করা

ষায়। আর্য্যবর্ত্তের ধরণে এই মন্দিরটী শিখরযুক্ত; মন্দিরের গর্ভগৃহ (cella) সমচতুকোন এবং মুখমগুপ (portico) যুক্ত। এই মন্দিরের পিছনের দেওয়ালে অবস্থিত পাদপীঠের লাগুন (cult-mark) দেখিলে মনে হয় যে বারাহী বা মারীচীর (অর্থাৎ বৌদ্ধ উষাদেবীর) মূর্ত্তি ইহার উপর প্রতিষ্ঠিত ছিল। ইহাতে ঐ দেবীর দশুায়মান এবং উপবিষ্ট অবস্থার মূর্ত্তি খোদিত আছে। তদ্বতীত পাদপীঠের উত্তর পার্ধে খোদিত পুরুষ এবং জ্রী মূর্ত্তি নিশ্চয়ই এই মন্দিরের প্রতিষ্ঠাতা এবং তাঁহার সহধশ্মিণী বলিয়া মনে হয়। মূলমূর্ত্তিটী ১৯১৮-১৯ খুফ্টাব্দে মন্দির্টী খননের পূর্বেই স্থানান্তরিত বা ধ্বংস হইয়াছিল। পরবর্ত্তী কালে এই মন্দিরের ধ্বংসাবশেষ, সারনাথের আরও ছই তিন্টী মন্দিরের ধবংসাবশেষের মত, হিন্দু দেবতার জভ্ত ব্যব-হুত হইয়াছিল; কারণ ইহার দক্ষিণ-পূর্বব কোণে ভৈরব মূর্ত্তি (২২' উঁচু, ১३' চওড়া) এবং ছোট পাদপীঠে পাঁচটী শিবলিঙ্গ পাওয়া গিয়াছিল।

এই অঙ্গনে একটী ১ ফুট ৯ ইঞ্চি হইতে ২ ফিট ৭ ইঞ্চি চওড়া এবং ৩ ফিট গভীর পাকা নর্দ্দা ১৯২১-২২ সালের খননে বাহির হইয়াছে। এই চন্তবের কল নিকাশের জন্ম এই নর্দ্দাটী খোয়ার তৈয়ারী এবং

খণ্ড খণ্ড পাথরে আচ্ছাদিত ছিল। এই সব পাথরের মধ্যে সর্দ্দলের (lintel), বেদিকার থামের ও ছত্তের টুক্রা পাওয়া গিয়াছে। নৰ্দমাটী উত্তর-পূৰ্বব কোণ হইতে আরম্ভ করিয়া২৫০ ফিট দূরে ধর্মচক্রেজিনবিহারের ছুই নম্বর তোরণের নিম্ন দিয়া চলিয়া গিয়াছে। ইহা হইতে বুঝিজে পারা যায় যে ধর্মচক্রজিনবিহারটী প্রধান মন্দির অপেক্ষা অনেক পরে নির্মিত হইয়াছিল। অঙ্গনের বাহিরে ইটের তৈয়ারী পাঁচ ফিট গভীর এবং লম্বা চ**ও**ড়ায় **সা**ত ফিট একটী কুণ্ড আবিক্কত হইয়াছে। এই জাতীয় কুগু ডাক্তার ভোগেল কাশিয়ার একটা সঙ্বারামে (Monastery L-M) পাইয়াছেন। এই কুণ্ডটিতে জল থাকিত ও সেই জল লইয়া ভিক্ষু বা ভিক্ষু-ণীরা হাত পা ধুইয়া মন্দিরে প্রবেশ করিতেন। পর্বাদিনে অর্থাৎ উপোস্থ, অমাবস্থা ও পূর্ণিমা দিনে যখন তাঁহারা বিনয়-ধর্ম্মের জন্ম (confession of sins) আসিতেন তখন এই জল ব্যবহৃত হইত।

প্রধান মন্দিরের পূর্ব্ব দিকেব আর একটী ইমারতের উল্লেখ করা উচিত। এই ইমারতটী চারিকোণা, নক্সায় ইহা ৩৬ সংখ্যায় চিহ্নিত। সম্ভবতঃ ইহা ব্যাখ্যান গৃহ (lecture hall)। খননের সময় ইহা প্রধান মন্দিরের চারিদিকের উচ্চ চত্বরে ঢাকা ছিল। ইহার দেওয়াল গুলি এত পাতলা যে বোধ হয় উপরে কোন কালে ছাদ ছিল না অথবা কাঠের থামের উপরে খুব হালকা কাঠের ছাদ ছিল। পিছনের দেওয়ালে একটা ইটের বেদী আছে। সম্ভবতঃ সঞ্জের আচার্য্য (teacher) বা সঞ্জস্থবির (chairman) এই স্থানে বসিতেন। দক্ষিণ, পশ্চিম ও উত্তর দিকের প্রাচীরের বাহিরে একটী পাথরের বেদিকা ছিল এবং এই বেদিকার কতক অংশ ভাঙ্গিয়া উত্তর দিকের দেওয়ালে পড়িয়াছে। এই বেদিকার [ডি (এ) ৩৯] উপরে খৃষ্টপূর্বব দ্বিতীয় শতা-কীর অক্ষরে খোদিত একখানি লিপি আছে। প্রধান মন্দিরের দক্ষিণ, পশ্চিম ও উত্তর দিকে অবস্থিত ছোট ৰড় ইমারতগুলি যাত্রীগণের তীর্থাগমন-স্মৃতি স্বরূপ নির্ম্মিত হইয়াছিল। এই মন্দিরের উত্তর-পূর্বব এবং দক্ষিণ-পশ্চিমে অনেকগুলি ঘন সংবন্ধ স্তৃপ দেখিতে পাওয়া যায়। প্রত্যেক ইমারত অনেকবার বাড়ান হইয়াছে অথবা নূতন করিয়া নির্শ্বিত হইয়াছে। স্তরাং অনুমান হয় ঐ স্থান বৌদ্ধদিগের নিকট বিশিফক্রপে পবিত্র ছিল। উত্তর-পূর্ব্র দিকের সর্ববাপেক্ষা বড় স্তৃপ-টীর (নক্সার ৪০ সংখ্যা) উপরের গাঁথনী ধ্বংস হইয়া গিয়াছে। কিন্তু খননকালে ভিতের নীচে কতকগুলি কাঁচামাটির শীল (seals) এবং আরও নীচে খৃষ্টীয় চতুর্থ বা পঞ্চম শভাবদীর কতকগুলি পাথরের মূর্ত্তি

<sup>(&</sup>gt;) ভিকুনিকায়ে সমহিকায়ে দানং আলমবনং।

পাওয়া গিয়াছিল। শীলগুলিতে (seals) সম্বোধি সময়ের বুদ্ধমূর্ত্তি এবং খুষ্টীয় অফ্টম বা নবম শতাব্দীর অক্ষরে ''যে ধর্মা হেতু প্রভবা…'' শ্লোকটী দেখিতে পাওয়া যায়। ইহা ছইতে বেশ বুঝিতে পারা যায় যে মধ্য-যুগের শেষে এই স্তৃপটী মেরামত করিবার সময় শীলগুলি (seals) এবং পাথরের মৃতিগুলি নীচে ফেলিয়া দেওয়া হইয়াছিল।

নক্সায় ১৩ সংখ্যক চিহ্নিত স্তূপটী প্রধান মন্দিরের উত্তর-পশ্চিম দিকে অবস্থিত এবং ইহার নিকটে পালি লিপি১ যুক্ত পাথরের ছত্তের একটী অংশ [ডি(সি)১১] পাওয়া গিয়াছে।

১৯০৪-৫ श्रुकोट्स एत्राहेन मार्ट्य अधान मिल्रास्त्र विशास एवं। পশ্চিম দিকে অশোক স্তম্ভ আবিকার করেন। স্তম্ভণীর্য এবং কয়েকটী টুক্রা পশ্চিম দেওয়ালের নিকট পাওয়া যায়। খননের সময় ঐ মন্দিরের চারিদিকে খোযার মেরের উপরে অশোক স্তম্ভের নিম্নাংশটী স্থাপিত ছিল। ইহা হইতে অন্তুমান হয় যে প্রধান মন্দির নির্মাণের বহু শতাব্দী পরে অশোক স্তম্ভ ধ্বংস হইয়াছিল। স্তম্ভটীর বর্ত্তমান উচ্চতা ১৭ ফিট এবং নিম্নদেশের ব্যাস ২ ফিট ৬ ইঞ্চি। ইহার ভগ্নাংশগুলি দেখিয়া মনে হয় যে

<sup>(5)</sup> A. S. R., 1906-07, pp. 95-96.

সিংহচ্ডাটী লইয়া স্তম্ভের উচ্চতা ৫০ ফিট ছিল। ৮′×৬′×১፮′ আয়তন বিশিষ্ট একখানি পাথরের উপরে স্তম্ভটী স্থাপিত। অস্থাস্ত অশোক স্তম্ভের স্থায় সারনাথ স্তম্ভটীও একখানি অথশু চুনার প্রস্তবে নির্দ্মিত। স্তম্ভের সিংহচুড়াটা (এ ১) সাত ফিট উচ্চ এবং ইহার উপর যে ধর্মচক্র ছিল তাহার ব্যাস ২ঃ ফিট। স্তম্ভশীর্যটা (চিত্র ৫) এবং চক্রের কয়েকটি খণ্ড সারনাথ মিউজিয়মে রক্ষিত ব্সাছে। সমস্ত স্তম্ভটী খুৰ মস্থণ ও চিৰূণ। স্তম্ভের ভূমিতে প্রোণিত পাঁচ হাত পরিমিত অংশ অমার্ক্তিত। অমার্ক্তিত অংশের নীচেই পুরাতন মেঝের চিহ্ন বর্ত্তমান! এই পুরাতন মেঝে ও বর্ত্তমান মেঝেটীর মধ্যে অনেকগুলি মেঝের অস্তিত্ব খননে প্রকাশ পাইয়াছে। এই মেঝে উত্তর হইতে দক্ষিণে ১৮ '১•" লম্বা এবং পূর্ব্ব-পশ্চিমে ১৬′৯″ চওড়া। ইহার ২≩′ নীচে চারিটী ইটের দেওয়াল পাওয়া গিয়াছে। এই দেওয়ালগুলি অশোক শুস্ত বেফ্টণ করিয়াছিল এবং উহার চারিদিকে বেদী ছিল। এই দেওয়ালগুলি অত্যস্ত জীর্ণ হওয়ায় পরে ইহার উপরে অশোক স্তন্তের রক্ষার জ্বন্য নির্মিত নূতন ছত্রীর স্তম্ভগুলি বসাইবার সময় পুরাতন ইট সংগ্রহ করিয়া ই**হাকে মে**রামত **করা হ**য়। ছত্রীর ইটের মেঝেটী অশোকস্তম্ভের পাদদেশের সর্বব পুরাতন মেঝের ছই ফিট নয় ইঞ্চি উপরে অবস্থিত।

অশোক অনুশাসন লিপিটা স্তম্ভের গাত্রে খোদিত আছে। স্তম্ভটী পড়িয়া যাইবার সময় খোদিত লিপির একাদশ পংক্তির মধ্যে প্রথম তিন পংক্তির অনেকটা নফ্ট হইয়া গিয়াছে। বাকী পংক্তিগুলি এখনও স্থাপট্ট আছে। এই অনুশাসন লিপি সম্রাট আশোকের সময়ে প্রচলিত প্রাকৃত ভাষায় রচিত এবং তৎকালীন বৌদ্ধসঞ্জের অন্তর্গত কোনও ভিক্ষু বা ভিক্ষুণী যাহাতে সঞ্জের প্রতিকৃল আচরণ না করেন সেজস্থা সাবধান করিয়া দিতেছে। অনুশাসনটা নিম্নে উদ্ধৃত হইল:—

- ১। দেবা [নং-পিয়ে পিয়দসি লাজা]
- ২। এল
- ৩। পাট [লিপুতে] · · · যে কেন-পি সংঘে ভেতবে এ চুংখো
- ৪। ভিথু বা ভিথুনি বা সংঘং ভাখতি সে ওদাতানি
   ত্র্সানি সংনংধাপয়িয়া আনাবাসিদি
- প্রাবাসয়িয়ে [।] হেবং ইয়ং সাসনে ভিথুসংঘসি
   চ ভিথুনি সংঘসি চ বিংনপয়িতবিয়ে [।]
- ৬। হেবং দেবানংপিয়ে আহা [1] হেদিসা চ ইকা লিপী তুফাকংতিকং হুবাতি সংসল-নসি নিখিতা

- ৭। ইকং চ লিপিং হেদিসমেব উপাসকানং-তিকং নিখিপাথ [়া] তে পি চ উপাসকা অমূপোসথং যাবু
- ৮। এতমের সাসনং বিশ্বংসয়িতবে অনুপোস্থং

  চ ধুবায়ে ইকিকে মহামাতে পোস্থায়ে
- ৯। যাতি এতমেব সাসনং বিস্বংসয়িতবে আজানি-তবে চ [1] আবতে চ তুফাকং আহালে
- সবত বিবাসয়াথ তুফে এতেন বিয়ংজনেন [।]
   হেমেব সবেস্থ কোটবিষবেস্থ এতেন
- ১১। বিয়ংজনেন বিবাসাপয়াথা [1] >

## অনুবাদ ঃ—

- ১। দেবতাদিগের প্রিয় প্রিয়দর্শী রাজা
- ৩। পাটলীপুত্র • সঙ্গে কেহ ভেদ উপস্থিত করিতে পারিবে না
- ৪। ভিকুই হ'ক বা ভিকুণী হ'ক যে সজে ভেদ উপস্থিত করিবে সে অবশ্য খেতবন্ত্র ধারণ করিয়া অনাবাদে বাদ করিবে।
- ৫। এবম্প্রকারে এই শাসন ভিক্ষুসঞ্জে এবং
   ভিক্ষুণীসঙ্গে বিজ্ঞাপিত হ'ক।

<sup>(</sup>x) Hultzsch, Inscriptions of Asoka, Oxford, 1925, pp. 161-164.

- ৬। দেবতাদের প্রিয় এইরূপ বলিতেছেন—এই লিপির একখণ্ড প্রতিলিপি তোমাদের সংসরণে থাকুক; এবং আর একখানি প্রতিলিপি উপাসকগণের নিকট রাখ।
- ৭-৯। প্রত্যেক উপবাসের দিনে আসিয়া উপাসকেরা এই লিপির প্রতি শ্রন্ধাবান হউন; প্রত্যেক উপবাসের দিনে মহামাত্রগণ আসিয়া এই লিপির প্রতি শ্রন্ধাবান হউন এবং ইহার মর্ম্ম অবগত হউন।
- ১০-১১। তোমাদের অধিকার যতদূর বিস্তৃত তততুর এই আদেশ প্রচারিত কর। এই প্রকারে সকল তুর্গের আশ্রিত প্রদেশে এই আদেশ প্রচারিত কর।

অশোকের অন্থান্ত অনুশাসনের মত এই অনুশাসনেও সত্রাট অশোককে "দেবানাং পিয়" এবং "পিয়দসি লাজা" অর্গাৎ দেবতাদিগের প্রিয়, প্রিয়দশী রাজা বলা হইয়াছে। এই রাজাই যে মোর্য্যাজ অশোক তাহা সম্প্রতি হায়দ্রাবাদ রাজ্যের মার্ক্তি প্রানের নিকট আবিদ্ধৃত আর একটী অনুশাসন হইতে প্রতিপর হইয়াছে, কারণ উহাতে অনুশাসনের কর্ত্তাকে "দেবানাং পিয় অশোক" বলা হইয়াছে।

এই মোর্য্য লিপি ব্যতীত স্তম্ভগাত্রে আরও ছুইটা লিপি উৎকীর্ণ আছে। একটা কণিকান্দের চন্বারিংশৎ বৎসরে অশ্যোষ নামক রাজার রাজত্ব কালে খোদিও এবং অপরটী গুপ্ত সময়ে (আমুমানিক ৩০০ খ্টাব্দে) উৎকীর্ণ। লিপি চুইটা নিম্নে প্রদন্ত হইল:—

- ১ ৷ . . . পারিগেয্তে রজ্ঞ অশ্বঘোষস্থা চতরিশে সবছরে হেমতপথে প্রথমে দিবসে দদমে
- श[চা]র্যানং স[িম]তিয়ানং পরিগ্রহ বাৎসীপুত্রিকানাং

≄খমটির অমুবাদঃ —

রাজা অপ্যযোষের রাজত্বের চত্বারিংশ বৎসরে হেমস্তের প্রথম পক্ষে দশম দিবসে .....

বিতীয়টির অসুবাদ :—

বাৎসীপুত্রিক সম্প্রদায়ের অন্তর্গত সন্মিতীয় শাখার আচার্য্যগণের দান।

অশোক স্তন্তের পশ্চিম দিকের অংশ ১৯১৪-১৫ সালে হারগ্রীবস্ সাহেব কর্ত্ব অশোক স্তন্তের পশ্চিমদিকের অংশে মোর্য্যুগের স্তর পর্যান্ত খনিত হয়। খননে একটা চৈত্যাকার মন্দির (apsidal temple) ও তত্পরি পরবর্তী যুগের একটা সজারামের চিহ্ন পাওয়া গিয়াছিল। তক্ষশীলা ও সাঁচীতে চৈত্যাকার মন্দির আবিদ্ধৃত হইয়াছে। এই সকল মন্দিরের সম্মুখের ভাগ চতুষোণ কিন্তু পশ্চান্তাগ অথবা মন্দিরের যে অংশে দেবতা প্রতিষ্ঠিত হয় তাহা অর্দ্ধর্ত্তাকৃতি। আমাদের দেশে ঠাকুরঘরে বা মন্দিরে চারিকোণা বেদী বা আর্য্যপট্ট থাকে, কিন্তু বৌদ্ধদিগের মন্দিরে গোলাকার স্থুপ থাকিত এবং তাহার পশ্চাদংশ স্তূপের অদ্ধাকারে, চারিকোণা না করিয়া গোলাকারে, তৈয়ারী করা হইত। এই জাতীয় মন্দিরকে চৈত্যমন্দির (apsidal) বলা হয়। সারনাথের চৈত্যমন্দিরটী ২১"× ১৩"×৪" আকারের ইটে নির্ম্মিত, স্থতরাং ইহা মের্য্যি বা শুক্সযুগের পরবর্তী হইতে পারে না। এই সমস্ত ইমা-রতের মধ্যে অনেকগুলি স্থন্দর খোদাই করা মোর্য্য বা শুঙ্গধুগের মূর্ত্তির টুকরা এবং ইমারতের পাধরের টুকরা পাত্তয়া গিয়াছে। এই গুলি বোধ হয় অন্ত ধ্বংসাবশেষ হইতে আনিয়া এই অংশের জমি ভরাট করিবার জন্ম কেলা হইয়াছিল। ইহা স্থির যে যে সমস্ত মন্দিরে এই সমস্ত খোদাই করা পাথর বা মূর্ত্তি ছিল তাহা কুষাণ যুগের শেষ ভাগে বিধ্বস্ত করা হইয়াছিল। কিন্ত এই সমস্ত মন্দির কেমন করিয়া ধ্বংস হইয়াছিল তাহা বলিতে পারা যায় না। আবিভ্লত কতকগুলি টুক্রা নিদর্শন শ্বরূপ সারনাথ মিউজিয়মের হলঘরে তিনটি আধারে প্রদর্শিত আছে। ইহাদিগের মধ্যে অশোক স্তম্ভের সিংহের উপরে যে রকম একটি পাথরের চক্র ছিল সেই রূপ আর একটা পাথরের চক্রের টুকরা আছে। সম্ভবতঃ
অপর একটা অশোকস্তন্তের উপরে এই বিতীয় পাথরের
চক্রটা ছিল, কিন্তু চীনদেশীয় পরিপ্রাজকেরা সারনাথে
কেবল একটা অশোকস্তন্তের উল্লেখ করায় অনুমান
হয় এই চক্রটা শুন্দ আমলের কোন স্তন্তের শীর্যদেশে
ছিল। এই সমস্ত টুকরার মধ্যে পাথরের বেদিকার
(railing) থাম ও সূচীর (cross-bar) অংশ এবং পারস্য
রীতির (Indo-Persepolitan capital) অনুকরণে
নির্শ্বিত কতকগুলি স্তন্ত্নীর্য আছে।

এই স্থান হইতে প্রধান মন্দিরের উত্তর দিকে ফিরিলে একটা বিচিত্র ধরণের ইমারত দেখা যায়। এই ইমারত ১৯১৪-১৫ সালে আবিদ্ধৃত হয়। ইহা আকারে গোল এবং ব্যাসে ১২' ৭২"। এই গোলাকার ইমারত বেষ্টন করিয়া একটা প্রাচীর আছে। এই প্রাচীরের পূর্ববিদকের অংশ ৭২' উচ্চ। ইটের আকার দেখিয়া অমুমান হয় যে ইমারতটা একটা প্রাচীন স্তৃপ, কিন্তু বাহিরের দেওয়ালটা বোধ হয় পরবর্তীকালে কোন বৌদ্ধ ভক্ত কর্ত্তুক নির্দ্মিত হইয়াছিল।

চত্ত্ব হইতে মন্দিরের উত্তর-পূর্ব্ব দিকে একটা প্রস্তর নির্শ্বিত প্রশস্ত পথ আছে। পূর্ববিদক্তের রাস্তার ভার ইহারও উভয় পার্থদেশ সারিসারি স্তূপ এবং অভাভ ইমারতের ধ্বংসাবশেষে পরিপূর্ণ। পশ্চিমদিকের স্তৃপ-শ্রেণীর মধ্যস্থলে প্রথম বা বিতীয় খৃন্টাব্দে নির্দ্ধিত গোভমবুদ্ধের দণ্ডায়মান মূর্ত্তিটা [বি (এ) ২] এবং পূর্ববিদকের বীথির নিকট [ভি (ভি) ১] সংখ্যক পাথরের সদ্দাল (lintel) আবিদ্ধৃত হয়। ইহার কিছু উত্তরে সার জন মার্শেল খৃন্টপূর্বব প্রথম বা বিতীয় শতাব্দীর একটা বেদিকার এগারটা স্তম্ভ আবিকার করিয়াছেন। এই স্তম্ভগুলি এখন সারনাথ মিউজিয়মে প্রদর্শিত হইয়াছে।

नयद्र मन्तित्र

পূর্বেবাল্লিখিত বেদিকাটা সম্ভবতঃ প্রধান মন্দিরের উত্তর অংশখননে আবিদ্ধৃত স্তৃপটীর চারিপার্ম্বে বা উপরে স্থাপিত ছিল। যে স্থানে এই বেদিকাটা পাওয়া গিয়াছে সেই স্থানে গুপ্তযুগের একটা মন্দিরের মগুপ অবস্থিত ছিল। মধ্যযুগে এই মন্দিরটীর পুনঃসংকার হইয়াছিল। ইহা একটা ছোট চারিকোণা প্রকোষ্ঠ; ইহার পূর্বা ও পশ্চিমদিকে দরজা ছিল। পূর্বেদিকের দরজার পাথরের চৌকটে চামরধারী মন্মুষ্য মূর্ত্তি এবং নানাবিধ কারুকার্য্য শোভিত প্রবেশ পথের সম্মুখে এবং উত্তর ও দক্ষিণদিকের প্রাচীরের বাহ্রিরে কয়েকটা মূর্ত্তির পাদপীঠ সংলগ্ন আছে। এই মূর্ত্তিন্তিলি এক একটা প্রস্তর নির্মিত ছত্রের নিম্মে প্রতিষ্ঠিত ছিল। এই সকল ছত্রদণ্ডের টুক্রা এখনও স্থানে স্থানে বিদ্যমান। দক্ষিণাংশে

অবস্থিত একটা পাদপীঠে গুপ্তযুগে প্রচলিত অক্ষরে উৎকীর্ণ নিপি হইতে জানিতে পারা যায় যে 'নানাল' নামক এক বৌদ্ধ ভিক্ষু ইহার উপরে একটী মূর্ত্তি স্থাপন করিয়াছিলেন। এই লিপির দ্বারা এই মন্দির নির্ম্মাণের ও এই সমস্ত মূর্ত্তি প্রতিষ্ঠার সময় নিরূপণ কয়া যায়। মন্দিরের উত্তর দিকের খোয়ার মেঝের উপরে আবিঙ্কৃত একটী পোড়া মাটির ফলক (tablet) হইতে এই মন্দির-টীর পুনঃ**সংস্কারের সময় নির্ণীত হই**য়াছে। এই **ফল**-কের উপরে আসীন বোধিসত্ব অবলোকিতেশ্বরের মূর্ত্তির উভয়পার্শ্বে খৃষ্টীয় অফ্টম বা নবম শতাব্দীর নাগরী অক্ষরে উৎকীর্ণ 'বে ধর্ম্ম হেতু প্রভবা. .'' মন্ত্রটী লিখিত আছে। মন্দিরের ভিতরের মেঝেতে পোতা ইফক বেপ্টিড একখানা পাথর ব্যতীত কিছুই পাওয়া যায় নাই। ইহার উপর কোন মূর্ত্তি ছিল বলিয়া বোধ হয় না। সম্ভবতঃ ইহা অগ্নিকুণ্ড বা হোমকুণ্ড ছিল, কারণ খনন-কালে এই মন্দিরের ভিতরে ও বাহিরে ভস্মরাশি ও দক্ষকাষ্ঠ পাওয়া গিয়াছিল। ইহা ব্রাক্ষণদিগের অগ্নি-হোত্র যজ্ঞের অবশেষ বলিয়া বোধ হয়।

উত্তরদিকের অংশ।

সার জন মার্শেল সাহেবের খননে উত্তরদিকের অংশে তিনটা প্রধান সজারামের ভগাবশেষ আবিক্ষৃত হয়। এই সমস্ত সজারামে ভিক্ষু ও ভিক্ষুণীরা বাস করিতেন। এখনও অনেকগুলি সজারাম বোধ হয় ভূগর্ভে প্রোথিত
আছে; কারণ চীনদেশীয় পরিব্রাজক হয়েও-সঙ্কের
আগমনকালে মুগদাবে ১,৫০০ ভিক্ষু বাস করিতেন।
এই অংশের সজারামগুলি কুষাণবংশীয় শেষ রাজাদিগের
সময়ে নির্দ্মিত। ধর্মচক্রজিনবিহার নির্দ্মাণ না হওয়া
পর্যান্ত এই সজারামগুলি মাঝে মাঝে সংস্কৃত হইয়া
খৃষ্টীয় দ্বাদশ শতাকী পর্যান্ত ব্যবহৃত হইয়াছিল। ২,
৩ ও ৪ চিহ্নিত সজারামগুলি ১৬ হইতে ১৮ ফিট নিম্নে
আবিক্বত হইয়াছে।

কান্যকুজরাজ গোবিন্দচন্দ্রের বৌদ্ধরাণী কুমরদেবীর ধর্মাচক্রজিনবিহার নির্মাণের কথা ১৯০৭-৮ খুফান্দের খননে আবিষ্কৃত একটা শিলালেখ [ডি (এল) ৯] হইতে জানিতে পারা যায়। বিহারটা প্রধান মন্দিরের ঠিক উত্তরদিকে অবস্থিত ছিল। ইহার আবিষ্কৃত অংশ পূর্বব হইতে পশ্চিমে ৭৬০ ফিট লম্বা। ইহার পূর্ববিদিকে তুইটা উন্মুক্ত প্রাঙ্গণ এবং পশ্চিমদিকে একটা ছোট মন্দির আছে। এই মন্দিরে যাইবার দীর্ঘ স্থড়ঙ্গ পথটাও বাহির হইয়াছে। বিহারটা ৪' ৪" চওড়া ইফকনির্মিত প্রাচীর দারা বেপ্তিত ছিল। প্রাচীরের দক্ষিণাংশ আবিক্তত হয় হাছে। উত্তর এবং পশ্চিম সীমার প্রাচীর এখনও আবিষ্কৃত হয় নাই। ইহা সম্ভবতঃ লুপ্ত হইয়াছে অথবা অংশবিশেষ পুনরুদ্ধার হইতে পারে।

রাণী কুময়দেবীর ধর্ম-চক্র**জি**ন হিহার 15

এরপ বিচিত্র ধরণে নির্দ্মিত বৌদ্ধ ইমারত অক্সত্র দেখা যায় না। ইহার মধ্যস্থলে একটা সমচতুকোণ প্রাঙ্গণ। প্রাঙ্গণের তিন দিকে ইমারত এবং পশ্চিমদিক উন্মক্ত। ইমারতগুলির মেঝে মধ্যপ্রাঙ্গণ অপেকা প্রায় ছয় ফিট উচ্চ ছিল। পূর্বদিকের ভিত্তির নীচের সকল কক্ষগুলি এবং উত্তর ও দক্ষিণ দিকের ঐক্লপ কক্ষের কিয়দংশ পাওয়া গিয়াছে। ভিত্তিমূলের (plinth) ভিতর ও বাহিরের প্রাচীর কারুকার্য্যপচিত ইফকৈ নিশ্মিত। এই কারুকার্য্যের নমুনা প্রাঙ্গণের দক্ষিণ-পূর্বব কোণের ভিত্তিমূলে পরিকার দেখা যায়। উপরিস্থ কক্ষগুলি লুপ্ত ইইয়াছে তবে ধ্বংসাবশেষ হইতে তাহা-দিগের আকার কতকটা অনুমান করা যায়। উপরের গৃহগুলির দেওয়ালের ভিত্তিমূলের সমসূত্রে ছিল এইরূপ অনুমান করিলে সমস্ত ইমারতটীর আকার ও গঠনপ্রণালী বুঝিতে পারা যায়। এই ইমারতে ব্যবহৃত অনেক প্রস্তরখণ্ড ভিতরের প্রাঙ্গণে প্রাপ্ত হওয়ায় মনে হয় বাবু জগৎসিংহ খনন কালে এই ইমারতটী আবিদার করিতে পারেন নাই। সম্ভবতঃ মধ্যপ্রাঙ্গণের তিনদিকে তিনটা অল্ল পরিসর অলিন্দ ছিল। অলিন্দের ছাদ প্রস্তরস্তন্তের উপরে রক্ষিত ছিল এবং অলিন্দের প্রত্যেক কোণে সমচত্রকোণ কুদ্র কক্ষ ছিল। প্রস্তরস্তন্তের অধিষ্ঠান (base-stone) হইতে বুঝিতে পারা যায় যে স্তম্ভ ও

অর্জোন্ডির স্কন্থগুলি (pilaster) প্রাচীর গাত্রে নিবিষ্ট ছিল। এই বারান্দাটী প্রায় সাত ফিট প্রশস্ত এবং ইহার ছাদ বড় বড় প্রস্তরখণ্ডে নির্দ্মিত ছিল। উত্তর দিকের ধ্বংসাবশেষের মধ্যে এই সকল প্রস্তর রাখা আছে। প্রত্যেকটিতে এক একটা পদ্ম খোদিও আছে।

পূর্বিদিকের অলিন্দে একটা সোপানপ্রেণী, একটা প্রবেশ কক্ষ এবং কয়েকটা প্রতিহার কক্ষ ছিল। বারান্দার কোণে সমচতুক্ষোণ কক্ষগুলিতে এবং প্রতিহার কক্ষের প্রতি কোণে এক একটা অর্দ্ধোন্তির (pilaster) স্তম্ভ ছিল। এই সকল কক্ষের ছাদ স্থদৃঢ় করিবার জন্মই বোধ হয় এই অর্দ্ধোন্তির স্তম্ভগুলি নির্দ্ধিত হইয়াছিল। প্রবেশক্তির ছাদের মাঝখানকার একখানি পাথর [ডি (আই) ১১৭] সারনাথ মিউজিরমের উত্তর্গদিকের বারান্দায় প্রদর্শিত আছে। কি উদ্দেশ্যে প্রাঙ্গণের আর তুইদিকের কক্ষগুলি নির্দ্ধিত হইয়াছিল তাহার কারণ নির্দ্ধারণ করা যায় না। সম্ভবতঃ এইগুলি দেবমন্দির ছিল, আর প্রাঙ্গণের দিকে প্রসারিত অলিন্দের কিয়দংশ সন্থাগার রূপে (hall of audience) ব্যবস্থত হইত।

ভিতরের প্রাঙ্গণটী উন্মৃক্ত। ইহার মেঝে পাকাও কাঁকর-চুণ দিয়া মাজা। এই প্রাঙ্গণের উত্তর-পূর্ব কোণে একটা প্রাচীরবেপ্তিত কৃপ (ব্যাস ৫') আছে। কৃপটা মন্দিরের সমসাময়িক, কিন্তু মধ্যবর্তী প্রাঙ্গণে যাইবার সোপানশ্রেণীটা পরে নিশ্মিত হইয়াছে।

প্রধান মন্দিরের পূর্ববদিকের প্রাঙ্গণ চুইটী পূর্বব হইতে পশ্চিমে ১১৪ ও ২৯০ ফিট লম্বা এবং মন্দিরের প্রবেশপথ হইতে দেখা যায়। প্রথম প্রাঙ্গণটীর মেবে বেলে পাথর বাঁধান। তাহার কিয়দংশ যথাস্থানে পাওয়া গিয়াছে, কিন্তু তাহার উপরে কোনরূপ কারুকার্য্যের চিহ্ন নাই। নক্সায় (চিত্র ১) প্রথম ও বিতীয় তোরণ (First Gateway and Second Gateway) রূপে বর্ণিত ই**মারত চুইটা** এই প্রাঙ্গণের শোভাবর্দ্ধন করিত। দ্বিতীয় তোরণটী প্রথম ভোরণ অপেক্ষা রহদাকার এবং প্রভ্যেক তোরণের বহির্দেশে প্রতোলী (bastion) ও প্রতিহার গৃহ ছিল। প্রথম তোরণের উত্তরদিকের প্রতোলী ভাল অবস্থায় পাওয়া গিয়াছে কিন্তু দ্বিতীয় তোরণের ভিত্তি মাত্র অবশিষ্ট আছে। ভূমি হইতে আট ফিট নীচে এই ভিত্তির প্রথমস্তর থাকায় অতুমান হয় যে ইহার উপরে একটা অতি উচ্চ ইমারত ছিল। এখন ইহার সামাম্মই অবশিষ্ট আছে। উভয় তোরণই ধর্মচক্রজিনবিহারের শ্বায় একই উপাদানে এবং একই রীতিতে নির্শ্বিত হইয়াছিল। সম্ভবতঃ আর একটা বৃহত্তর তোরণ এবং **এক** বা একাধিক প্রাঙ্গণ আরও পূর্ববদিকে ছি**ল।** 

স্তৃত্বযুক্ত মন্দির।

পশ্চিমাংশের সমস্ত ক্সমি ধর্মচক্রজিনবিহারের সীমাভুক্ত। এই দিকে বিতীয় সংখ্যক সজারাম ব্যতীত আর
একটী ভূগর্ভনিহিত গৃহ আবিস্কৃত হইয়াছে। ১৯০৭-৮
খুফ্টাব্দে ইহার কতক অংশ বাহির হয় এবং তখন পয়ঃপ্রণালী বলিয়া অনুমিত হয়। কিন্তু ১৯২০ খুফ্টাব্দের
খননে জানা গেল যে ইহা একটী ক্ষুদ্র ভূমধ্যন্থিত মন্দিরে
যাইবার পথ, লশ্বায় ১৬০' ৯"।

এই স্থড়কে সিঁড়ি দিয়া নামিতে হয়; ইহার নেঝে খোয়া দিয়া বাঁধান। সিঁড়ির শেষে প্রবেশ পথ, তাহার ছাদটী নীচু। স্থড়কের কতক অংশ প্রস্তরনির্দ্ধিত, বাকিটী ৯"×৭"×১

মাপের ইউকনির্দ্ধিত। ধর্মচক্রজিনবিহার নির্দ্ধাণ কালেও ঠিক এই আকারের ইউক ব্যবহৃত হইরাছিল। এই স্থড়কটী ৬' উচ্চ এবং মোটের উপর ৩

প্রশস্ত। প্রবেশহার হইতে ৮৭ ফিট দূরে পথটী একটী (১২' ৭" লম্বা এবং ৬' ১০" চওড়া) কক্ষে পরিণত হইরাছে। উপর হইতে এই কক্ষে নামিবার একটী স্বতন্ত্র সিঁড়ি এবং ছই পার্ধে ছইটী হার আছে। প্রাচীর গাতে বে সমস্ত কুলকী আছে ভাহাতে বোধ হয় দিবাভাগে স্থড়কটীর অন্ধকার দূর করিবার ক্ষ্ম্য প্রদীপ রাখা হইত। এই স্থড়কের ছাদ বৃহদাকার প্রস্তর খণ্ডে নির্দ্ধিত।

মন্দিরটী আকারে সমচতুকোণ, কিন্তু এখন কেবল
মাত্র ইহার প্রাচীরের ভিত্তিমূল অবশিষ্ট আছে।
আকারে মন্দিরটা পূর্ববর্ণিত বজুবারাহী মন্দিরের মত।
সম্ভবতঃ এই মন্দিরে কোন দেবমূর্ত্তি প্রতিষ্ঠিত ছিল,
কিন্তু কেহ কেহ অনুমান করেন ইহা ভিক্ষুগণের নির্দ্ভনে
ধ্যান করিবার জন্ম ব্যবহৃত হইত।

মোগল তুর্গে অনেক গুপু পথ দেখিতে পাওয়া যায়।
মুসলমান আবির্ভাবের পূর্বের নির্দ্মিত এই একটী মাত্র
স্বড়ক পাওয়া গিয়াছে। সংস্কৃত সাহিত্যে এরূপ গুপু
পথ বা স্বড়কের ভূয়োভূয়ঃ উল্লেখ আছে। মহাভারতের
আদিপর্বের কথিত আছে যে পাগুবগণ নিজ প্রাণ রক্ষা
করিবার জন্য এইরূপ গুপুপথ দিয়া জতুগৃহ হইতে
পলায়ন করিয়াছিলেন।

ধর্মচক্রন্ধিনবিহারে ছুইটা ক্রামূর্ত্তি [বি (এফ)৪-৫]
ব্যতীত এপর্যান্ত কোন দেবমূর্ত্তি পাওয়া যায় নাই।
বোধ হয় ইহারা গঙ্গা ও যমুনার মূর্ত্তি (যদিও তাঁহাদের
বাহন নাই)। এজন্ম এই বিহারে কোন্ দেবতা প্রতিষ্ঠিত
ছিল তাহা নির্ণয় করা কঠিন। কিন্তু কুমরদেবীর
প্রশন্তি পাঠে রায় বাহাতুর দয়ারাম সাহনী অসুমান
করেন যে ইহা রাজ্ঞী কুমরদেবী কর্তৃক প্রতিষ্ঠিত বৌদ্ধ
দেবতা বস্থারার নন্দির। সারনাথে আবিক্কত তিনটা

বস্থারার [বি (এফ) ১৯-২১] মূর্ত্তি এই মন্দিরটীর সমসাময়িক। বর্ণনা অমুসারে বোধ হয় কুমরদেবী ধে তাম্রপটে ধর্মচক্রজিনদেবের উপদেশ উৎকীর্ণ করাইয়া-ছিলেন তাহাও সম্ভবতঃ এই মন্দিরে রক্ষিত ছিল।

নিম্নলিখিত কারণে রায় বাহাছর দয়ারাম সাহনী
মহাশয় এই ইমারতটীকে কুময়দেবীর ধর্মচক্রেজিনবিহার
বলিয়া সিজান্ত করেন:—ইহা সজ্বারাম হইতে পারে না
কারণ (১) ইহার আকার বিভিন্ন এবং একদিক সম্পূর্ণ
উন্মৃক্ত ; কিন্তু বৌদ্ধ সজ্ঞারামগুলি সাধারণতঃ চতুঃশালাজাতীয় অর্থাৎ চতুর্দ্ধিকে কক্ষ পরিবেপ্তিত। (২)
বাসোপযোগী স্থান ইহাতে কল্প; (৩) আর কোন
সজ্ঞারামে এরূপ তোরণবিশিষ্ট বিস্তৃত প্রাঙ্গণ বা অলক্ষারপ্রাচুর্য্য দেখা যায় নাই। দিতীয় তোরণের দক্ষিণদিকে
আবিক্বত কুময়দেবীর শিলালিপিতেও [ডি (এল) ৯]
ধর্মচক্রেজিনবিহার নামধেয় ইমারত নির্মাণের কথা
উল্লেখ আছে।

এই বিহারটী নির্মাণ করিতে যেরূপ শ্রাম ও অর্থবার হইয়াছিল তাহা হইতে স্পান্টই বুঝা যায় যে ইহা কোন বিশিষ্ট ধনী অথবা রাজার কীর্ত্তি। কুমরদেণীর স্বামী মহারাজ গোবিন্দচন্দ্র স্বয়ং নিষ্ঠাবান্ হিন্দু হইয়াও তাঁহার অনুরোধে শ্রাবস্তা নগরের জেতবন সজারামের অধিবাসী বৌদ্ধভিক্ষুগণের উদ্দেশে বে পাঁচ-খানি নিক্ষর গ্রাম দান করিয়াছিলেন ইহাও রাজী কুমরদেশীর বৌদ্ধধর্মে অমুরক্তির বিশিষ্ট প্রমাণ। সারনাথে এই মন্দির প্রতিষ্ঠা তাহারই ফল।

দিতীর দল্যার 'ন।

কুষাণযুগের শেষ ভাগে অথবা গুপ্তযুগের প্রারম্ভে নির্মিত তিনটী সঞারামের মধ্যে দ্বিতীয় সংখ্যক সঞা-রামটা ধর্মচক্রজিনবিহারের পশ্চিমদিকে ধ্বংসাবশেষের নিম্নের আবিদ্ধত হয়। ইহার পশ্চিম প্রাচীরই মুগদাবের পশ্চিম সীমা। ইহার দেওয়ালের বর্ত্তমান উচ্চতা ভিত্তি হইতে তিন বা চার ফিটের অধিক হইবে না এবং স্থানে **স্থানে অং**শবিশেষ একেবারে বিলুপ্ত হইয়াছে। এই ইমারতের নক্সা কিটো সাহেব কর্ত্তক উৎথাত সঞ্জারামের अंगुक्तभ। এ भर्बाख थनान शन्तिमनितक नवं के कक, দক্ষিণ-পূর্ব কোণে ছুইটা কক্ষের কিয়দংশ, দক্ষিণ ও পশ্চিম দিকের দালানের অধিকাংশ এবং দক্ষিণাংশের ছুইটী ঘর পা্ওয়া গিয়াছে। পূর্বদিকের বারানদায় একটা অস্থায়ী রন্ধনশালা ছিল এবং তাহাতে একটা ইফ্টকনিৰ্দ্মিত অনুচ্চ বেদী ও ২৷৩টী ইফ্টকনিৰ্দ্মিত উনান দেপিতে পাওয়া যায়; কিন্তু মাটির গামলাও হাঁড়ী ৰাতীত আর কোন তৈজসপাত্র পাওয়া যায় নাই। এই নজারামের আজিনার মাপ পূর্বব হইতে পশ্চিমে

৯০´ ১০″ এবং খননে অবগত হওয়া যায় যে ইহার বহির্ভাগের মাপ দৈর্ঘ্যে প্রায় ১৬৫' ছিল। পশ্চিম-দিকের ঘরগুলির মধ্যে দক্ষিণদিকের কোণ হইতে ষষ্ঠ কক্ষটী সর্ব্বাপেক্ষা বৃহৎ। খনিত অংশে বারান্দার একটীও স্তস্ত পাওয়া যায় নাই, তবে অনুমান হয় যে সেগুলি তৃতীয় ও চতুর্থ সঞ্জারামের স্তম্ভের মতন ছিল। পশ্চিম বারান্দার দেওয়ালের দক্ষিণ অংশের চুইটী স্তস্তের অধিষ্ঠান (base-stone) পাওয়া গিয়াছে।

সার জন মার্শেল সাহেবের খননে ইহার নিম্নে আর একটা পুরাতন সজারামের চিহ্ন পাওয়া যায়। এই প্রাচীনতর ইমারতটী কোন সময়ে নির্মিত হইয়াছিল তাহাঁ স্থির করা কঠিন। ইহার আরও নিম্নে কোন ইমারত আছে কি না তাহাও বলা যায় না।

কুমরদেবীনির্ম্যিত মন্দিরের পূর্ববিদিকে তৃতীয় সঙ্গা- ভৃতীয় স<del>জা</del>রাম। রাম অবস্থিত। সারনাথে আবিদ্ধৃত ইমারতের মধ্যে এইটীই সর্বাপেকা স্থাক্ষত। এই ইমারতটী দ্বিতীয় সজারামের অনুরূপ। ইহার দক্ষিণ দিকের চারিটী কক্ষ, পশ্চিম দিকের কক্ষশ্রেণী, ভিতরের প্রাঙ্গন এবংবারান্দার কিয়দংশ বাহির হইয়াছে। পশ্চিম দিকে সাতটী মাত্র কক্ষ থাকায় অনুমান হয় যে একতালায় ২৪টা কক্ষ ছিল। এই দিকের বাহিরের দেওয়াল ১০৯ ফিট ৬ ইঞ্চি

একটা প্রাচীরবেপ্তিত কৃপ (ব্যাস ৫') আছে। কৃপটা সন্দিরের সমসাময়িক, কিন্তু মধ্যবর্তী প্রাঙ্গণে যাইবার সোপানশ্রোণীটা পরে নির্মিত হইয়াছে।

্প্রধান মন্দিরের পূর্ববদিকের প্রাঙ্গণ চুইটী পূর্বব হইতে পশ্চিমে ১১৪ ও ২৯০ ফিট লম্বা এবং মন্দিরের প্রবেশপথ হইতে দেখা যায়। প্রথম প্রাঙ্গণটীর মেবে বেলে পাথর বাঁধান। তাহার কিয়দংশ যথাস্থানে পাওয়া গিয়াছে, কিন্তু তাহার উপরে কোনরূপ কারুকার্য্যের চিহ্ন নাই। নক্সায় (চিত্র ১) প্রথম ও দ্বিতীয় তোরণ (First Gateway and Second Gateway) রূপে বর্ণিত ইমারত ছইটা এই প্রাঙ্গণের শোভাবর্দ্ধন করিত। দ্বিতীয় তোরণটী প্রথম তোরণ অপেক্ষা বৃহদাকার এবং প্রত্যেক ভোরণের বহির্দেশে প্রভোলী (bastion) ও প্রভিহার গৃহ ছিল। প্রথম তোরণের উত্তরদিকের প্রতোলী ভাল অবস্থায় পাওয়া গিয়াছে কিন্তু দ্বিতীয় তোরণের ভিত্তি মাত্র অবশিষ্ট আছে। ভূমি হইতে আট ফিট নীচে এই ভিত্তির প্রথমস্তর থাকায় অনুমান হয় যে ইহার উপরে একটী অপতি উচ্চ ইমারত ছিল। এখন ইহার সামাম্মই অবশিষ্ট আছে। উভয় তোরণই ধর্ম্মচক্রজিনবিহারের শ্বায় একই উপাদানে এবং একই ব্লীতিতে নির্ণ্মিত হইয়াছিল। সম্ভবতঃ আর একটা বৃহত্তর তোরণ এবং **এক** বা একাধিক প্রাঙ্গণ আরও পূর্ববদিকে ছি**ল।** 

**२** फ़्ट्र गुरू **मन्दि** ।

পশ্চিমাংশের সমস্ত হৃমি ধর্মচক্রজিনবিহারের সীমাভুক্ত। এই দিকে ধিতীয় সংখ্যক সঞ্জারাম ব্যতীত আর
একটা ভূগর্ভনিহিত গৃহ আবিদ্ধৃত হইয়াছে। ১৯০৭-৮
খুফ্টান্দে ইহার কতক অংশ বাহির হয় এবং তখন পয়:প্রণালী বলিয়া অনুমিত হয়। কিন্তু ১৯২০ খুফ্টান্দের
খননে জানা গেল যে ইহা একটা ক্ষুদ্র ভূমধ্যন্থিত মন্দিরে
যাইবার পথ, লম্বায় ১৬০' ৯"।

এই স্থড়কে সিঁড়ি দিয়া নামিতে হয়; ইহার মেঝে খোয়া দিয়া বাঁধান। সিঁড়ির শেষে প্রবেশ পথ, তাহার ছাদটা নীচু। স্থড়কের কতক অংশ প্রস্তরনির্দ্মিত, বাকিটা ৯"×৭"×১

মাপের ইফকনির্দ্মিত। ধর্মাচক্রক্সিনবিহার নির্দ্মাণ কালেও ঠিক এই আকারের ইফক ব্যবহৃত হইয়াছিল। এই স্থড়কটা ৬ উচ্চ এবং মোটের উপর ৩

প্রশস্ত। প্রবেশদার হইতে ৮৭ ফিট দূরে পথটা একটা (১২' ৭" লম্বা এবং ৬' ১০" চওড়া) কক্ষে পরিণত হইয়াছে। উপর হইতে এই কক্ষে নামিবার একটা স্বতন্ত্র সিঁড়ি এবং তুই পার্মে তুইটা দার আছে। প্রাচীর গাত্রে বে সমস্ত কুলক্ষী আছে ভাহাতে বোধ হয় দিবাভাগে স্থড়কটার অন্ধকার দূর করিবার ক্ষন্ত প্রদীপ রাখা হইত। এই স্থড়কের ছাদ বৃহদাকার প্রস্তর থণ্ডে নির্দ্মিত।

লকা। এই সজ্বারামটা বোধ হয় হিতল বা ত্রিওল ছিল, কিন্তু উপরে উঠিবার সিঁড়ি এখনও আহিন্ধার হয় নাই। প্রাচীরগুলি প্রায় ১০ ফিট উচ্চ। পশ্চিম দিকে বাহিরের দেওয়াল ৫২ ফিট এবং দক্ষিণ দিকে ছয় ফিটের অধিক চওড়া। বারান্দাটা প্রায় ১১ ফিট চওড়া এবং ইহার ছাদ প্রাঙ্গণের দিকে প্রস্তরন্তরের উপরে এবং ভিতরদিকে প্রাচীরে সংলগ্ন অর্ক্ষান্তির স্তন্তের উপরে এবং ভিতরদিকে প্রাচীরে সংলগ্ন অর্ক্ষান্তির স্তন্তের উপরে আগিত ছিল। এই সমস্ত স্তস্ত বা অর্ক্ষান্তির স্তন্তের শীর্ষভাগ (capital) চতুর্বাছবিশিষ্ট (bracket-capital)। কুমরদেবী-নির্দ্দিত মন্দিরের প্রাচীর এই ইমারতের পশ্চিমদিকের পর্ক্ষম কক্ষটার উপর দিয়া গিয়াছে এবং সেটি রক্ষা করিবার জন্ম ভাহার নিম্মে একটা নৃতন দেওয়াল দেওয়া হইয়াছে।

প্রকোষ্ঠগুলির হারের উচ্চতা ৬ ৭ এবং প্রস্থ ৪ ২ । কাঠের দরজাগুলি পাওয়া যায় নাই। তৃতীয় নম্বর গৃহের দরজার কপালীটী (lintel) জীর্ণাবস্থায় পাওয়া গিয়াছিল। বর্ত্তমানকালে তৎস্থানে নৃতন কাঠ দেওরা হইয়াছে। এই কপালীটীর উপরকার কারুকার্য্যখোদিত ইফ্টকগুলি বিশেষ উল্লেখযোগ্য। অধিকাংশ গৃহে গবাক্ষ ছিল এবং তাহাতে প্রস্তরনির্দ্ধিত জাফরি ছিল। এই প্রকার ছইখানি জাফরি [ডি (ঈ)

২ ও ৪] পাওয়া গিয়াছে। কক্ষের ভিতরদিকের ইয়্টকগুলি মহণ নহে। বোধ হয় দেওয়ালে আন্তর (plaster)
ছিল, যদিও বর্ত্তমানে তাহার কোন চিহ্নু নাই। এই
কক্ষের পূর্ববিদকের ঘরটা সজারামের প্রবেশ পথ।
কুমরদেবীর মন্দিরের প্রথম তোরণটা রক্ষার্থে ইহার
পূর্ববিংশ খনন করা হয় নাই। দক্ষিণদিকের তৃতীয়
কক্ষের পশ্চাতের কক্ষ্টী ১৭ ফিট পর্যান্ত খনন করা
হইয়াছিল। এই কক্ষ্টীর কোন প্রবেশবার না থাকায়
মনে হয় ইহা সম্ভবতঃ ভাগুার অথবা উপরের কোন
ঘরের ভিত্তি ছিল।

এই সজারামের আঙ্গিনা, বারান্দা এবং কক্ষের মেঝে পাতঞ্চি (laid flat) ইটে গাঁথা। প্রাক্তণের জলনিকাশের জন্ম পশ্চিম কোণে একটা পয়ঃপ্রণালী আছে।
এই প্রণালার মূখে একখানি পাথরের ঝাঁঝরি আছে,
১৯২২ সালের খননে জানা যায় যে এই পয়ঃপ্রণালীটা
তৃতীয় সংখ্যক সংজ্ঞারাম অভিক্রেম করিয়া পশ্চিম দিকে
গিয়াছে। এখন ইহার শেষাংশ কুমরদেবীর মন্দিরের
ধ্বংসাবশেষের নিম্নে প্রোথিত আছে।

এই প্রাচীন সজারাম হইতে ছুইখানি মর্মার প্রস্তারে খোদিত চিত্রফলকের (bas-relief) অংশ ব্যতীত যুগ নির্দ্ধারণোপযোগী আর কোনও বিশেষ চিহ্ন পাওয়া যায় নাই। ইহা বুদ্ধদেবের সম্বোধিলাভের চিত্রের অংশ। কারুকার্য্য দেখিয়া অনুমান হয় যে উক্ত চিত্রফলকগুলি কুষাণযুগের শেষভাগে খোদিত হইয়াছিল।

চতুর্থ সজ্বারাৰ।

উপরে উঠিয়া একটু দক্ষিণদিকে অগ্রসর হইলে প্রথম সজারামের প্রথম তোরণ দৃষ্ট হয়। এখান ইইতে আর একটু পূর্ব্ব দিকে জমির ১৫ ফিট নিম্নে চতুর্থ সঞ্ছা-রামটী অবস্থিত। ১৯০৭-৮ খৃষ্টাব্দে এই সঞ্চারামের উত্তর-পূর্ব্ব কোণে পূর্ব্বদিকস্থ চুইটি কক্ষ এবং পূর্ব্ব ও উত্তরদিকের বারান্দার কিয়দংশ আবিষ্ণুত হইয়াছে। তারপর উত্তরদিকের চারিটা কক্ষ ব্যতীত আর কিছুই বাহির হয় নাই। এই সজারামের অধিকাংশ কুমরদেবীর মন্দিরের দক্ষিণ সীমানার প্রাচীরের দক্ষিণদিকে এখনও প্রোথিত রহিয়াছে। ভিতরের আঙ্গিনার চারিদিকের ৰারান্দার কয়েকটা স্তম্ভ শায়িত অবস্থায় পাওয়া গিয়াছিল; এখন সেগুলি পুনরায় যথাস্থানে স্থাপিত হইয়াছে। এইগুলি তৃতীয় সঙ্গারামের স্তম্ভের অনুরূপ। বারান্দাটী ৭' ৬" হইতে ৭' ১০" চওড়া। আঙ্গিনার মেঝে ইফ্টক নির্দ্মিত এবং উত্তর-পূর্বব কোণে জলনিকা-শের প্রণালীর দিকে কিঞ্চিৎ ঢালু।

এই সজারামের পূর্ববিদিকের কক্ষগুলির পশ্চাদভাগে একটা বুহদাকার প্রস্তর নির্ম্মিত শৈবমূর্ত্তির পাদপীঠ আছে। বৌদ্ধ সজ্ঞারামটীর সহিত এই মূর্ত্তিটীর [বি (এচ) ১;
চিত্র ৮খ] কোনও সম্বন্ধ নাই, কারণ ইহা আনুমানিক
১০০০ খ্যটান্দে নির্দ্মিত। ঐ সময়ের বহু পূর্বের উক্ত
সজ্ঞারাম ভূপ্রোথিত হইয়া গিয়াছিল। সারনাথের এই
অংশে কয়েকটী লোহনির্দ্মিত তৈজ্ঞসপাত্র ছাড়া উল্লেখযোগ্য আর কোন নিদর্শন পাওয়া যায় নাই। এই
তৈজ্ঞসপাত্রগুলি সজ্ঞারামের ধাংসের সমসাময়িক।

তৎপরে দিতীয় তোরণ হইয়া দক্ষিণদিকে অগ্রসর হহলে ধামেক স্থূপের উচ্চ শীর্ষদেশ নয়নপথে পতিত হয়। এই স্থূপের চতুর্দিকে মেজর কিটো সাহেব কর্তৃক আবিদ্ধৃত অনেকগুলি কক্ষ, স্থূপাদি এখন লুপ্ত হইয়াছে। উত্তরদিকের ইমারতগুলি ১৯০৭-৮ খৃষ্টাব্দে বাহির হয়। ইহাদের নির্মাণকাল গুপুরুগের শেষভাগ হইতে আরম্ভ করিয়া খৃষ্টায় দশম হইতে দাদশ শতাবদী পর্যান্ত। এই সকল স্থূপ ও ভজনাগার প্রভৃতি ইষ্টকনির্মিত। খনন চিত্রে এই স্থানের ৭৪ সংখ্যক স্থূপের ভিত্তিটী বিশেষ উল্লেখযোগ্য; তবে পরবর্তী কালের আর একটা ইমারতের নিম্নে ইহা এখন প্রোথিত আছে।

পূর্বেবালিখিত কাম্মকুজাধিপতি গোবিন্দচন্দ্রের বৌদ্ধ-রাজ্ঞীর প্রশস্তিথানি [ডি (এল) ৯] এই অঞ্চলেই বাহির হয়। এই লিপির প্রথম ছুইটী শ্লোকে বস্থধারা এবং চন্দ্রকে আহ্বান করা হইয়াছে এবং তৎপরবর্ত্তী শ্লোকে কুমরদেবী ও গোবিন্দচন্দ্রের বংশাবলীর উল্লেখ আছে। একবিংশ শ্লোকে একটা সজ্ঞারাম নির্মানের সংবাদ পাওয়া যায়। ইহার পরবর্ত্তী ছুইটা শ্লোক পাঠে অবগত হওয়া যায় যে কুমরদেবী এক খানি তাত্রপত্তে বুদ্ধদেবের ধণ্মচক্রপ্রবর্ত্তনসূত্র খোদিত করাইয়াছিলেন; তিনি অশোক নির্মিত ধর্মচক্রপ্রবর্ত্তক বুদ্ধ মূর্ত্তিটীর পুনঃসংস্কার করেন। এই শ্লোকগুলির কবি শ্রীকুগুর রচয়িতা এবং এই লিপির শিল্পী বামন। এই প্রশস্তি বাতীত এখানে তিনটা বৌদ্ধমূর্ত্তি [বি (সি) ২ ও ৩৫ এবং বি (জি) ৮] পাওয়া গিয়াছিল। এই মূর্ত্তিগুলি বোধ হয় পুরাকালে ধানেক স্থূপের কুলঙ্গীতে স্থাপিত ছিল।

ধাষেক গুপ।

সারনাথের স্থাপত্য নিদর্শন সমূহের মধ্যে ধামেকস্থূপ
(চিত্র ৪) বিশেষ প্রসিদ্ধ । ''ধামেক'' নামটী সংস্কৃত
'ধের্শেক্ষা'' শব্দের অপভ্রংশ। বর্ত্তমান সময়ে জৈন
মন্দিরের পাকা মেঝে হইতে এই স্তৃপটীর উচ্চতা ১০৪
ফিট এবং ভিত হইতে ১৪০ ফিট। ধামেক স্তৃপের
নিদ্ধাংশের বাাস ৯০ ফিট এবং তাহা খুব দৃঢ়ভাবে নির্শ্বিত।
প্রস্তরখণ্ডগুলি লোহকীলক দারা স্তৃদৃঢ়ভাবে আবন্ধ।
স্তুপের নিম্মভাগ প্রস্তর নির্শ্বিত এবং উপরিভাগ ইন্টককির্শ্বিত। পূর্বেব উপরাংশের বহিভাগেও প্রস্তর গাঁথনী

ছিল। অনুমান হয় ১৭৯৪ খৃষ্টাব্দে জগৎসিংহের লোকেরা এই প্রস্তুরগুলি লইয়া যায়। স্তূপের নিস্নাংশ হইতে অপস্ত প্রস্তুরগুলি প্রস্নৃতত্ত্বিভাগ কর্তৃক পুনরায় সংযোজিত হইয়াছে।

ন্তুপের ভিত্তিমূলে আটটী মুখ বাহির হইয়া আছে।
ইহাতে আটটী কুলঙ্গী ও পাদপীঠ বর্ত্তমান। প্রত্যেক
কুলঙ্গীতে এক একটা মূর্ত্তি স্থাপিত ছিল। এই অংশে
প্রাপ্ত তিনটা আসান মূর্ত্তি [বি (সি) ২ ও ৩৫ এবং বি
(ডি) ৮] সম্ভবতঃ এই স্তুপের কুলঙ্গীতে নবম কিম্বা
দশম শতাব্দীতে স্থাপিত ছিল। প্রথমটা গোতমবুদ্ধের
সম্বোধির মূর্ত্তি, বিভায়টা তৎকর্ত্তক ধর্মচক্রপ্রবর্তন বা
সারনাথে প্রথম ধর্মপ্রচারের মূর্ত্তি এবং তৃতীয়টা
বোধিসত্ব অবলোকিতেশ্বরের মূর্ত্তি এবং তৃতীয়টা
বোধিসত্ব অবলোকিতেশ্বরের মূর্ত্তি। অবশিষ্ট পাঁচটা
মূর্ত্তি এখনও পাওয়া বায় নাই; এতঘাতীত এই সমস্ত
কুলঙ্গীতে পূর্ববর্ত্তা বুগে যে সমস্ত প্রাচীন মূর্ত্তি

ন্তুপমূলের নিমাংশ স্থিত্ত নক্সায় পরিপূর্ণ। নক্সা (চিত্র ৯) দেখিয়া বোধ হয় যে স্তৃপটী গুপ্তযুগে নির্মিত। ইহাতে ব্যবহৃত ইস্টকের আকারই তাহার প্রমান। ফার্গুসন সাহেব ইহাকে খুটীয় একাদশ শতাব্দীর ইমারত রূপে বর্ণনা কয়িয়াছেন এবং ওরটেল সাহেব বলিয়াছেন সপ্তম শতাবদীর মধ্যভাগে হুরেঙ-সঙ্বের বারাণসীতে অবস্থান কালে ইহার অস্তিত্ব ছিল না। এই স্তৃপটী যে পরবর্তা যুগের ইহা অনুমান করিবার যথেষ্ট কারণ বিদ্যমান নাই। ইহার মধ্যে খুষ্টীয় ষষ্ঠ বা সপ্তম শতাবদীর অক্ষরে লিখিত "যে ধর্মা . ." মন্ত্রযুক্ত একখণ্ড প্রস্তর আবিদ্ধৃত হুইয়াছে। ১৮৩৫ সালে জেনারল কানিংহাম এই স্তুপের উপর হইতে আন্দাজ্ব ১০ ফিট নীচে এই প্রস্তর্বাপ্ত পাইয়াছিলেন। এখন ইহা কলিকাতা মিউলিয়মে আছে। সম্ভবতঃ স্তৃপটীর পুনঃ সংস্কারের সময় ইহা ভিতরে প্রোথিত হইয়াছিল।

স্থাতে খোদিত অসম্পূর্ণ চিত্র দেখির। অনুমান হয় যে স্থুপটা সম্পূর্ণরূপে নির্মিত হয় নাই। এইটা এইস্থানের সর্বাপ্রাচীন ইমারত নহে। স্থূপের ভিত্তি হইতে জেনারল কানিংহাম যে বৃহদাকারের ইফুক পাইয়াছেন তাহা খুফুপূর্বর তৃতীয় এবং দিতীয় শতাব্দীর ইমারতে ব্যবহৃত হইত। এই ইফুকগুলি তৎকালে নির্মিত আদিম ইমারতে ব্যবহৃত হইয়াছিল। সেই ইমারতটা কিরূপ ছিল তাহা স্থির করিবার উপায় নাই। সম্ভবতঃ স্ফ্রাট অশোক গোত্মবুক্তের স্মারক চিহ্ন স্করপ এই স্থানে একটা স্থূপ নির্মাণ করাইয়াছিলেন। চীনদেশীয় পরিব্রাক্তক হয়েঙ্ড-সঙ্জ বোধ হয় বারাণসী

আসিয়া এই স্তৃপটী দেখিয়াছিলেন, কিন্তু তিনি যে সমস্ত ইমারতের বর্ণনা করিয়া গিয়াছেন তাহার কোনটীর সহিত ইহার সাদৃশ্য নাই।

ধামেক স্তৃপের কিঞ্চিৎ পশ্চিমে মেজ্কর কিটো পঞ্মসজারাম। সাহেব পঞ্চম সংখ্যক সঞ্জারামটী আবিকার করেন। অনেকগুলি খল ও ডাঁটি প্রাপ্ত হওয়ায় এই ইমারভটীকে তিনি রোগীনিবাস (hospital) বলিয়া নির্দ্দেশ করেন। তাঁহার এ ধারণা ভ্রান্তিমূলক। ইহা একটা বৌদ্ধ সজারাম এবং ইহার নির্দাণ কাল অফম বা নবম শতাব্দী। ইহার নিম্নে গুপ্ত সময়ের স্থাপত্য চিহ্ন পাওয়া গিয়াছে।

জৈন মন্দির:।

ধামেক ভূপের অদূরে আধুনিক যুগে নির্দ্মিত একটী জৈন মন্দির আছে। এই মন্দিরটী প্রাচীর বেপ্তিত এবং ইহার পূর্ববিদকের বৃহৎ আঙ্গিনা ধামেক স্কৃপ পর্য্যস্ত বিস্তৃত। ১৮২৪ খুফাব্দে জৈন ধর্মাবলম্বী দিগম্বর সম্প্র-দায়ের একাদশ তীর্থন্ধর শ্রীঅংশনাথের উদ্দেশ্যে এই মন্দিরটী নির্মিত হয়। এখানে কোন প্রত্ন নিদর্শন নাই।

## চতুর্থ অধ্যায়।

## মিউজিয়ম।

মওপে রক্ষি**ত জৈন ও** ভ্রাহ্মণ্য মূর্ত্তি। জৈন মন্দিরের পশ্চিমে একটা খোলা মণ্ডপ দৃষ্ট হয়। সারনাথে আবিদ্ধৃত নিদর্শনগুলি সংরক্ষণের জন্ম ওরটেল সাহেব ১৯০৫ খৃষ্টাব্দে এই মণ্ডপ নির্দ্মাণ করেন। এই মূর্ব্জিগুলি এখন নৃতন মিউন্সিয়ম গৃহে স্থানান্তরিত হইয়াছে। নিকটবর্তী অস্তান্ত স্থান হইছে প্রাপ্ত আক্ষণ্য ও জৈন মূর্ব্তিসমূহ এখন এই মণ্ডপে রক্ষিত আছে। এ মূর্ব্তিগুলির প্রাপ্তি স্থান মেজর কিটো কর্তৃক সত্তর বৎসর পূর্বের অঙ্কিত একখানি চিত্রগ্রন্থ (Volume of Manuscript Drawings) হইতে নির্দ্ধারিত হইয়াছে।

রায়বাহাত্র শ্রীযুক্ত দয়ারাম সাহনী প্রণীত মিউঞ্জির-মের তালিকা প্রান্তে (Catalogue) এই সমস্ত মূর্ত্তি সবিস্তারে বর্ণিত আছে। নিম্নে কয়েকটী বিশিষ্ট মূর্ত্তির পরিচয় দেওয়া হইল।

অসম্পূর্ণ যমুনা দেবীর মূর্ত্তিটী (জি ২) বোধ হয়

মন্ত্রপে প্রদর্শিত মূর্ত্তিগুলির মধ্যে সর্ব্বাপেক্ষা প্রাচীন।

ইহা ৩' १३" উচ্চ এবং প্রবেশপথের সম্মুখে রক্ষিত। যমুনা

কচ্ছপের উপরে দণ্ডায়মানা। তাঁহার মুখম**ণ্ডল** ভাঙ্গিয়া গিয়াছে। পরিহিত শাটী চরণগ্রন্থি পর্য্যস্ত নামিয়াছে। দেহের উর্জ্ভাগ অনার্ত, কিন্তু বর্তুল কর্ণাভরণ, হার, বাজু এবং অন্যান্ত অলঙ্কারে পরিশোভিত। দেবী হস্তে পুষ্পামাল্য (?) ধারণ করিয়া আছেন। তাঁহার বাম ভাগে একজন উপাসক নতক্ষাত্ম হইয়া অবস্থিত; দক্ষিণে একটা স্ত্রীমূর্ত্তি চামর ব্যজন করিতেছেন, আর একটু দক্ষিণে আর একটা জ্রীমৃর্ত্তি দেবীর মস্তকে ছত্র ধারণ করিয়া আছেন; ছত্রের উপব্লিভাগ লুপ্ত। পশ্চাতে একটা মস্তকবিহীনা রমণী ডালা হস্তে দগুায়মান। প্রস্তর মৃর্ত্তির ঠিক দক্ষিণে একটী পুরুষের পদ এবং তদপেক্ষা ক্ষুদ্র আকৃতির একটা স্ত্রীলোকের পদ দেখা যায়। পাদপীঠের সম্মুখে কচ্ছপের পিছনে একটা কুস্ত অনঙ্গ (?) মূর্ত্তি। তাহার দীর্ঘ লাঙ্গুল প্রক্তরখণ্ডের একদিক হইতে অপর দিক পর্যান্ত বিস্তৃত। কারুকার্য্যে শিল্পীর **শক্তির** বিশেষ পরিচয় পাওয়া যায়। ইহা গুপ্ত সময়ের নিদর্শন। গাজীপুর জেলায় ভিট্রী নামক স্থান হইতে এই মূৰ্ত্তিটা আনীত হয়।

আর একটা প্রস্তরখণ্ডে (জি ৩৩; উচ্চতা ২' ২", প্রস্থ ১' ১১") শ্রীরামচন্দ্রের সেতুবন্ধ চিত্রিত আছে। এই নিদর্শনটাও গুপ্ত সময়ের বলিয়া অসুমিত হয়। প্রস্তরটীর উপরিভাগে [মস্তকবিহীন] রামচন্দ্র পর্বতো-পরি আসীন; তাঁহার বাম হস্তে কার্ম্ম্ক। পশ্চান্তাগে দণ্ডায়মান পুরুষমূর্ত্তিটী লক্ষণ; সন্মুখের পুরুষমূর্ত্তিটী স্থ্রীব এবং তাহার পশ্চাতে হমুমান। প্রস্তরটীর অবশিক্ষাংশ ব্যাপিয়া মৎস্তু, কুস্তীর, শশু ইত্যাদি সামু-দ্রিক জন্তু এবং বানর জাতীয় যোদ্ধ্যণ অবস্থিত। বান-রেরা সেতু নির্মাণের জন্ত শিলাখণ্ড বহন করিতেছে।

মধ্যযুগের অন্যান্থ নিদর্শনের মধ্যে জি ৩৮ সংখ্যক সর্দলটী (দৈঘ্য ৮ ৩") বিশেষ প্রণিধান যোগ্য। ইহা তিনটী অংশে (panel) বিভক্ত। মধ্য অংশে (panel) দেবীত্রী একথানি আসনে এক চরণের উপর অন্য চরণ স্থাপন করিয়া উপবিস্থা। তাঁহার চারিটা বাছ। নিম্ন বামহন্তে কমগুলু এবং নিম্ন দক্ষিণহন্তে অভয়মুন্দা; উপরের ছুই হন্তে পদ্ম এবং তছুপরিস্থিত ছুইটা হন্তী দাড়াইয়া দেবীর মন্তকে জলবর্ষণ করিতেছে। ফলকের দক্ষিণ প্রান্তে চতুর্ভূজ গণেশের মূর্ত্তি। তাঁহার নিম্ন দক্ষিণহন্তে খড়গ; নিম্ন বামহন্তে মিন্টান্নপাত্র এবং উপরের ছুই হন্তেই পুপ্রা। তৃতীয় অংশে (panel) চতুর্ভুজা বাগ্দেবী সরস্বতীর মূর্ত্তি বিরাজমানা। দেবী বীণাবাদনরতা। তাঁহার উপরের দক্ষিণ হন্তে একটা প্রপ্রেকারক এবং নিম্ন বামহন্তে একখানি পুন্তক। তাঁহার

ষাইন হংস নীচে বাম কোণে উৎকীর্ণ রহিয়াছে। এই তিনটা অংশের (panel) মধ্যবর্তী নিম্ন অংশ (panel) ছইটাতে নবগ্রহ অন্ধিত আছে। মন্দিরবারের সর্দলে এইরপ নবগ্রহ মূর্ত্তি সচরাচর অন্ধিত দেখা যায়। কেতুকে রাহুর উপরে বসাইয়া সামঞ্জস্ত বজায় রাখা হইয়াছে। পুরাণামুসারে কেতুর চিহ্ন তাহার কুণ্ডলীকৃত লাঙ্গুল এবং রাহুর মস্তক ও ছুই বাহু তাহার সমস্ত শরীরের পরিচায়ক, কেন না এই ছুই অঙ্গুই অমৃতপানে অমর হইয়াছিল। বাকী অঙ্গগুলি বিফুচক্রে খণ্ড খণ্ড হইয়া নাশ প্রাপ্ত হয়। দক্ষিণ অংশে (panel) সূর্য্যের মূর্ত্তি। তাহার ছুইটা হস্ত; প্রতি হস্তে একটা পূর্ণবিক্ষিত পদ্ম। পদম্বয়ের মধ্যে পত্নী ছায়া অবস্থিতা। তাহার বাম হস্তে জলপাত্র এবং দক্ষিণ হস্তে অভয়মুক্রা। মধ্যভাগে বৈঞ্জবীমূর্ত্তি থাকায় ফলকটা যে বিঞ্জু মন্দিরে ছিল তাহা নিঃসন্দেহে অসুমান করা যাইতে পারে।

এই মগুপে প্রদশিত জৈন মৃত্তির মধ্যে চুইটী বিশেষ উল্লেখযোগ্য। প্রথমটী একটী জৈন চতুমুখ (জি ৬১; উচ্চতা ২'১০

১", প্রস্থ ১'১")। রাজপুতানায় এবং মাড়োয়াড়ে ইহার নাম চৌমুহাজী এবং প্রাচীন নাম সর্বতোভত্রিকা। ইহার চারিদিকে চারিটী জৈন ভীর্ণস্করের মৃত্তি আছে:—

- ১। মহাবীরের [শিরোহীন] নগ্ন দগুরমান মূর্তি; উভর পার্ষে এক এক জন জিন আসীন। মহাবীরের চিহ্ন বা লাঞ্ছন সিংহ পাদপীঠে খোদিত আছে।
- ২। আদিনাথের নগ্ন দণ্ডায়মান মূর্ত্তি; ইঁহার চিহ্ন বুষ পাদপীঠে উৎকীর্ণ আছে।
- শান্তিনাথের নগ্ন মূর্তি; ইঁহার চিহ্ন মৃগ
   পাদপীঠে বর্ত্তমান।
- ৪। শেষ দিকে অজিতনাথের উলঙ্গ মৃতি; ইহার চিহ্ন হস্তা। পাদপাঠে ছুইটা হস্তার মাঝখানে একটা চঞা বিদ্যমান।

এই চতুমুখ প্রস্তরখানি পূর্বে কাশীর কুইন্স কলেজে রক্ষিত ছিল।

বিতীয় জৈন মৃতিটী (জি ৬২) শ্রীঅংশনাথের নগ্ন মৃতি
(উচ্চতা ১' ৩ৄ ", প্রস্থ ১' ১")। দুই পার্শ্বে দুই জন
পরিচারক। জিনের মস্তক নাই। বক্ষে শ্রীবংসচিহ্ন
অঙ্কিত। ইঁহার পাদপীঠে লাঞ্ছন গণ্ডার খোদিত রহিয়াছে। এই মৃতিটী গুপুষুগের। ইহাও কুইন্স কলেজ
ইইতে আনীত ইইয়াছে।

সারনাধ মিউলিয়ম।

প্রাচীন মুগদাবের উচ্চ ভূমি হইতে কিয়দ্রে রাস্তার অপর পার্থে নৃতন মিউজিয়ম নয়নগোচর হয়। ১৯০৪-৫ খুফাব্দে খনন কার্য্য আরম্ভ হইবার পরই সার জন মার্শেল সাহেব এই মিউজিয়মটা নির্মাণের প্রস্তাব করেন। তদানীস্তন ভারত সরকারের স্থাপত্য বিশারদ (Consulting Architect) র্যানসাম সাহেব (Mr. James Ransome) প্রাচীন বৌদ্ধ সঞ্জারামের আদর্শ লইয়া এই মিউজিয়মের নক্ষা প্রস্তুত করেন। বর্ত্তমানে প্রস্তাবিত ইমারতের অর্কাংশ মাত্র নির্দ্ধিত হইয়াছে; অবশিষ্টভাগ প্রয়োজন মত সম্পূর্ণ করা হইবে। এই নৃতন মিউজিয়মে রক্ষিত প্রাচীন বস্তুনিচয়ের বিস্তৃত বিবরণী রায় বাহাত্বর প্রাযুক্ত দয়ারাম সাহনী ১৯১২ খুফাব্দে প্রস্থাবদর প্রস্তুত্ব দয়ারাম সাহনী ১৯১২ খুফাব্দে প্রস্থাবদর প্রবাহের নিক্ট পাওয়া যায়। বিশেষ বিশেষ তিত্বাবধারকের নিকট পাওয়া যায়। বিশেষ বিশেষ নিদর্শনগুলিতে সংক্ষিপ্ত বিবরণ নিবন্ধ আছে।

এই মিউজিয়মের উত্তরদিকের গৃহে পোড়ামাটির বস্তু (terracotta), ইফুক এবং মুৎপাত্রাদি রক্ষিত আছে। কুমরদেবীর মন্দিরের দিতীয় বহিরাঙ্গন হইতে প্রাপ্ত প্রকাণ্ড জালা চুইটা এই গৃহের মধ্যস্থলে প্রস্তরপীঠের উপর স্থাপিত হইয়াছে। এই চুইটা জালাতে সম্ভবতঃ জল অথবা গোধুমাদি রাখা হইত। গৃহের প্রবেশদারের পোড়ামা**ট, ইষ্টক ও** মৃৎপাত্রাদির নিদুর্শন। সম্মুখে কাষ্ঠনির্ম্মিত আধারে কয়েকটা অতি প্রাচীন মুশ্ময় ভিক্ষাপাত্র, চূণ ও মৃত্তিকা নির্শ্বিত (stucco) মৃত, শাক্যমূনির বুদ্ধত্বপ্রাপ্তি, প্রাবস্তীনগরে তাঁহার অলো-কিক কাৰ্য্য ইত্যাদি বিষয়ক চিত্ৰ প্ৰদৰ্শিত আছে। এই ষরের পূর্বব প্রান্তে একটা ছোট আধারে মৃত্তিকা-নির্ম্মিত মুদ্রাগুলি (seal) রক্ষিত আছে। উল্টা অক্ষরে মুদ্রিত লিপিযুক্ত কয়েকটী মুদ্রার (seal) ছাঁচও ইহার মধ্যে দৃষ্টিগোচর হইবে। কোন কোন মুদ্রার পশ্চান্ডাগে সূতার দাগ দেখিয়া অমুমান হয় সেগুলি লিপি বা তাদৃশ কোন দ্রব্যে সংলগ্ন স্তায় বাঁধা থাকিত। প্রাচীন সংস্কৃত **শাহিত্যে পত্রাদি মোহর করিবার উপরোক্ত রীতি সম্বন্ধে** উল্লেখ দেখা যায় এবং খোতান, সারনাথ ও অস্তান্ত স্থানের খননে রাজা, রাজমন্ত্রী, রাজকর্ম্মচারী এবং অত্যান্ত সাধারণ ব্যক্তির নামাঙ্কিত মুদ্রা আবিষ্কৃত হইয়াছে। খোতানে (খঃ দিতীয় শতকে) কাষ্ঠ ও চর্ম্মে লিখিত লিপিতে শিল সংলগ্ন থাকার নিদর্শন ভূয়োভূয়ঃ ব্বাবিস্কৃত হইয়াছে। এই আধারে রক্ষিত কতকগুলি শিল বোধ হয় যাত্রিগণ কর্তৃক সারনাথের বৌদ্ধমন্দিরে পূজোপহাররূপে প্রদত্ত হইয়াছিল। বৌদ্ধভক্তেরা তীর্থদর্শনের স্মৃতিচিহ্ন (souvenir) স্বরূপ এই**জা**তীয় চিত্র শ্ব শ্ব গৃহে লইয়া যাইতেন। এফ (ডি) ৪-৮ সংখ্যক শিলগুলি প্রধান মন্দিরে (মূলগন্ধকুটীতে) রক্ষিত ছিল।

এই মন্দিরে পূর্বের ধুদ্ধমূর্ত্তি প্রতিষ্ঠিত ছিল। অবশিষ্ট ফলকগুলিতে ''যে ধৰ্ম্মা হেতু প্ৰভবা '' ইত্যাদি এই বৌদ্ধ মস্ত্রটী লিখিত আছে। পালি বিনয়পিটকের অন্তর্গক্ত মহাবশ্বে (১৷২৩.৫) কথিত হইয়াছে যে বুদ্ধের শিষ্য অশ্বন্ধিৎ আদৌ সঞ্জয়ের শিষ্য পরিব্রাজক শারীপুত্রকে এই শ্লোকটা বলিয়াছিলেন :---

যে ধর্ম্মা হেতুপ্রভবা হেতুং তেষাং তথাগতোহ্যবদৎ তেযাঞ্চ যো নিয়োধ এবং বাদী মহাশ্রমণঃ।

''যে সকল পদার্থ হেতু হইতে উৎপন্ন তথাগত ভাহাদের হেতু বলিয়াছেন, ভাহাদের যে নিরোধ ভাহাও তিনি বলিয়াছেন।"

দেওয়ালের গাত্রে কুন্ত, কলস, স্থালী প্রভৃতি বহ প্রকারের মৃশ্ময় পাত্র স্তরে স্তরে সঞ্জিত পাছে।

মিউজিয়মের বড়হল্ ঘরে সকবাপেক্ষা বৃহৎ মূর্ত্তি- অশোক ভস্তবীর্ব। গুলি সংরক্ষিত আছে। হলে প্রবেশ করিবামাত্রই সর্বব-প্রথমে (এ-১ সংখ্যক) অশোক স্তম্ভ শীর্ষ (চিত্র ৫) দৃষ্টিপথে পতিত হয়। ইহার উচ্চতা ৭ ফিট, নিম্নাংশ ২ ফিট ও ('bell-shaped') ঘণ্টাকৃতি। ইহার কটিদেশে হস্তী, বুষ, **অ**শ্ব এবং সিংহ চলস্ত অবস্থায় খোদিত। তিনটা জম্বর চলনভঙ্গী স্থন্দরভাবে ফুটিয়া উঠিয়াছে। থাবমান অখের চিত্রটীও স্থচারুরূপে প্রকটিত হইয়াছে।

ন্তান্তের উপরিভাগ পরস্পার পৃষ্ঠসংলগ্ন সিংহচতুষ্টারে শোভিত। প্রত্যেকটা সিংহ ৩ ৯ উচ্চ। এই চারিটা সিংহ মূর্ত্তির মধ্যে ছুইটার মন্তক স্থানচ্যুত হইয়াছিল, এক্ষণে পুনঃসংলগ্ন করা হইয়াছে। স্তম্ভটী কলা নৈপুণ্যে, গান্তীর্য্যে ও স্থাভাবিকতার শুধু মোর্য্য শিল্পের ন্থায় সমগ্র বিশ্বশিল্পের একটা উৎকৃষ্ট নিদর্শন।

স্তম্পীর্ধের কটিদেশের চারিটী ক্ষন্ত উৎকীর্ণ করিবার তাৎপর্য্য সম্বন্ধে বিভিন্ন মত প্রকাশিত হইয়াছে। ডাক্তার ব্লুকের (Dr. Th. Bloch) মতে এই চারিটা ক্ষন্তর ঘারা স্থ্যা, তুর্গা, ইন্দ্র এবং শিব এই চারিক্তন দেবতা সূচিত হইতেছেন এবং ইঁহারা ও অক্যান্ত হিন্দুদেবতাগণ যে বুদ্ধদেবের প্রেষ্ঠত্ব স্বীকার করিতেছেন ইহাও প্রকাশ পাইতেছে। ডাক্তার ভোগেল (Dr. J. Ph. Vogel) বলেন যে এই চারিটা বৌদ্ধর্ম্মান্তুমোদিত ক্ষন্ত, স্কুতরাং অলঙ্করণ ভিন্ন ইহা অঙ্কনের অন্ত কোনরূপ উদ্দেশ্য নাই। রায়বাহাত্রর প্রীযুক্ত দয়ারাম সাহনী মহাশয় অনুমান করেন যে এই জন্তগুলি ক্তম্ভশীর্ষের কটিদেশে 'অনবতপ্ত' সরোবরের অক্তিত্ব জ্ঞাপন করিতেছে। এই সরোবরে বুদ্ধদেব স্থান করিতেন এবং বুদ্ধদেবের মাতা মহামায়া গর্ভধারণের পূর্বের ইহার ক্ষলে স্থান করিয়াছিলেন। এই সরোবরের চারিটা ঘার, যথাক্রমে পূর্বের সিংহ, উত্তরে

অশ্ব, পশ্চিমে বৃষ এবং দক্ষিণদিকে হস্তীর স্বারা রক্ষিত হইত। সারনাথের অশোকস্তম্ভ শীর্ষের কটিদেশে এই চারিটী জন্ত দেখিয়া বোধ হয় যে স্তম্ভের উপরে জন্ত-চতুষ্টয় স্ব স্ব দিক অমুসারে স্থাপিত ছিল। লাহোর মিউজিয়মে প্রত্তত্ত্ববিভাগে একটা ছোট চতুকোণ মূৎ-বেদিকার উপরে গোলাকার কুণ্ড আছে। এই কুণ্ডের চারিদিকে চারিটী জন্তুর মূর্ত্তি আছে। অশোক স্তম্ভ-শীর্ষের কটিদেশের এই চারিটা ক্বস্তু যে ভাবে উৎকীর্ণ আছে মৃত্তিকার কুণ্ডটীতেও জন্তুচারিটী ঠিক সেই ভাবে স্থাপিত। রায় বাহাছুর মনে করেন বে মৃত্তিকার কুগুটীও অনৰতপ্ত (পালি অনোতত্ত) হ্ৰদ এবং ইহা পূজার জন্ম ব্যবহৃত হইত। সারনাথের অশোক স্তম্ভশীর্ষের কটিতে অঙ্কিত এক একটা জ্বস্তুর পরে এক একটা ক্ষুদ্র ধর্মচক্র খোদিত আছে ; কিন্তু লাহোর মিউজিয়মে প্রদর্শিত মুত্তিকা নির্ম্মিত কুগুটীতে জন্তগুলির পরে শখ্ম, বুদ্দের চূড়া, ধর্ম্ম-চক্র এবং ত্রিরত্ব দেখিতে পাওয়া যায়। এই স্তম্ভশীর্ষের উপরে যে চক্র শোভমান ছিল তাহার কয়েক খণ্ড মাত্র ওরটেল সাহেব উদ্ধার করিয়াছিলেন। সেগুলি এক্ষণে ক্তন্তের নিকটেই একটী আধারে প্রদর্শিত ইইয়াছে।

অশোক স্তস্তশীর্ষের বামপার্ষে মথুরার লাল পাথরে নির্দ্মিত প্রকাণ্ড দণ্ডায়মান বোধিসত্ব মূর্ত্তি [বি (এ) ১; কুবাণবুগের বৌদ্ধসূর্টি।

চিত্র ৭]। এই মূর্ত্তিটী সর্ববাংশেই জেনারেল কানিংহাম কর্তৃক শ্রাবস্তীতে প্রাপ্ত এবং কলিকাতায় ইশ্ডিয়ান মিউজিয়মে রক্ষিত বোধিসত্তমূর্ত্তির অমুরূপ। বিস্তৃতি ২' ১০"। দক্ষিণ হস্ত ভাঙ্গিয়া গিয়াছে, কিস্ত ইহার যে চারিটী খণ্ড পাওয়া গিয়াছে তাহা দেখিয়া পরিকার বুঝা যায় যে ইহা অভয় মুদ্রারণ পদ্ধতিতে উর্দ্ধে উখিত ছিল। করতলে চক্র এবং প্রত্যেক অঙ্গুলিতে স্বস্তিক চিহ্ন অন্ধিত। বাম হস্ত মুষ্টিবন্ধ অবস্থায় বাম নিতম্বে স্থাপিত। দেহের নিম্নাংশ একথানি অস্তর-বাসকে আর্ত। বামস্কন্ধে উত্তরীয় ; ইহার উভয় প্রান্ত বাম উরু পর্যান্ত লম্বিত। মূর্ব্তিটীর চিবুক, নাসিকা, জ এবং কর্ণলভিকা ভগ্ন ও বিকৃত হইয়াছে। ভিক্লুদিগের ন্থায় মস্তকটী মুণ্ডিত, উহার মধ্যভাগে একটী গভীর চিহ্ন থাকায় অনুমান হয় যে ঐ স্থানে উফীষ সংলগ্ন ছিল। পদহয়ের মধ্যস্থলে সিংহমূর্ত্তি (উচ্চতা ১৪ৡ") ৷ এই মূর্ত্তির মস্তকের উপরে একটী শিলানির্শ্মিত ছত্র ছিল। ছত্রদণ্ডের নিল্লাংশ মূর্ত্তির সন্নিকটে প্রদর্শিত হইয়াছে।

১। অভয়য়ৢয়া—ইহাতে দক্ষিণ হস্ত দক্ষিণ স্বন্ধ পর্যান্ত উল্লমিত এবং কর-তল সমৃথ দিকে ফিরান। উপবিষ্ট এবং দণ্ডায়মান উভয় প্রকার মূর্ত্তিতেই এই য়ুয়া দৃষ্ট ইয়

ছত্রের উপরিভাগ ভাঙ্গিয়া গিয়াছিল; এক্ষণে টুকরাগুলি সংযোজিত করিয়া ছত্রটা গৃহের উত্তর-পূর্বর কোণে রাখা হইয়াছে। মূর্ত্তিটাতে ছুইটা লিপি খোদিত আছে; একটা পাদপাঠে এবং অপরটা মূর্ত্তির পশ্চান্ডাগে। ছত্র্যপ্তিতেও একটা লিপি আছে। এই লিপি হইতে আমরা অবগত হই যে বল নামক একজন মধুরাবাসী বৌজভিক্ষু এই মূর্ত্তি ও ছত্র নির্মাণ করাইয়া কুষাণরাজ কণিক্ষের রাজ্যকালের তৃতীয় বৎসরে কাশীতে বুদ্ধদেবের পাদচারণ (চংক্রমণ) স্থানে স্থাপন করিয়াছিলেন। ছত্র্যপ্তির লিপি দশপংক্তি বিশিষ্ট এবং 'মিশ্রিত' সংস্কৃত ও প্রাকৃত ভাষায় লিখিতঃ—

- ১। মহারাজস্ত কণিকস্ত সং ৩ হে ৩ দি ২২
- ২। এতয়ে পুর্বয়ে ভিক্ষুস্ত পু্যাবুদ্ধিস্ত সদ্যোবি-
- ৩। হারিস্থ ভিক্ষুস্থ বলস্থ ত্রেপিটকস্থ
- ৪। বোধিসত্বো ছত্রবস্থি চ প্রতিষ্ঠাপিতো
- ৫। বারাণসিয়ে ভগবতো চংকমে সহা মাত(1)
- ৬। পিতিহি সহা উপদ্যায়াচেরেহি সদ্যোবিহারি-
- ৭। হি অন্তেবাসিকেহি চ সহা বৃদ্ধমিত্রয়ে ত্রেপিটক-
- ৮। য়ে সহা ক্ষত্রপেন বনস্পরেণ খরপলা-

৯। নেন চ সহা চ চ[তু]হি পরিষাহি সর্বস্থনং ১০। হিত্যুখার্খং

অনুবাদ।—মহারাজ কণিজের তৃতীয় সংবৎসরে হেমস্তের তৃতীয় মাসের ঘাবিংশ দিবসে, উক্ত দিনে ভিক্ষু পুষাবৃদ্ধির সহচর ভিক্ষু ত্রিপিটকবিৎ বল কর্তৃক পিতামাতা, উপাধ্যায়, আচার্য্য, সহচরগণ, শিষ্যগণ, ত্রিপিটকবিদা বৃদ্ধমিত্রা, ক্ষত্রপ বনস্পর এবং খরপজ্লান ও চতৃঃপরিষদগণের সমভিব্যাহারে বারাণসীধামে ভগবানের চংক্রেমণ স্থানে বোধসত্ব (মূর্ত্তি) ও ষ্ঠি সহ ছত্র প্রতিষ্ঠাপিত হইয়াছে।

মূর্ত্তিস্থ লিপি ছইটী ক্ষুদ্র। তন্মধ্যে পাদপীঠের সন্মুখের থোদিত লিপিটী এইরূপ:—

- ১। ভিশ্বস্থ বলস্থ ত্রেপিটকষ্ম বোধিসত্বো প্রতিষ্ঠাপিতো...
- ২। মহাক্ষত্রপেন খরপলানেন সহা ক্ষত্রপেন বনস্পারেন।

অমুবাদ।—মহাক্ষত্রপ ধরপল্লান ও ক্ষত্রপ বনস্পরের সহিত ত্রিপিটকবিৎ ভিক্ষু বল কর্তৃক বোধিসত্ত্ব প্রতিষ্ঠা-পিত হইয়াছে।

মূর্ত্তির পৃষ্ঠদেশে লিপিটী এইরূপ :—

১। মহারাজস্ত কণি[কস্ত] সং ৩ হে ৩ দি ২[২]

🖹। এতয়ে পূর্বয়ে ভিক্ষুস্ত বলস্ত ত্রেপিট[কস্ত] ৩। বোধিসত্বো ছত্রযন্তি চ [প্রতিষ্ঠাপিতো]

অমুবাদ।- মহারাজ কণিজের তৃতীয় সংবৎসরে, হেমন্তের তৃতীয় মাদের দ্বাবিংশ দিবদে, এই দিনে ত্রিপিটকবিৎ ভিক্ষু বল কর্তৃক বোধিসম্ব (মূর্ত্তি) এবং ষ্ঠিসহ ছত্র প্রতিষ্ঠাপিত হইয়াছে।

অশোক স্তন্তের ঠিক অপর পার্শে আর একটা দণ্ডায়-মান বৌদ্ধমূর্ত্তি [বি (এ) ২; উচ্চতা ৬']। ইহা স্থানীয় একজন শিল্পী কর্তৃক মথুরার মূর্ত্তির [বি (এ) ১] অনুকরণে নির্ম্মিত।

অশোক স্তন্তের ঠিক পশ্চাতে পূর্ব্বদিকের দেওয়ালে ভণ্ডুগ্গর বৌদ্দৃর্টি। সংলগ্ন মূর্ত্তিটা [বি (বি)১৮১] গুপ্তযুগের (খুষ্টীয় চতুর্থ অথবা পঞ্চম শতাব্দীর) শ্রেষ্ঠ নিদর্শনগুলির মধ্যে অন্ততম (উচ্চতা ৫০৩ঁ; চিত্র ৮-ক)। এই মূর্ত্তিটী ১৯০৪-৫ খুটাব্দে ওরটেল সাহেব কর্তৃক আবিক্লভ হয়। বুদ্ধদেবের সারনাথে 'ধর্মচক্রপ্রবর্তন' এই মূর্ত্তিতে প্রকটিত হইয়াছে। বক্ষোপরি শুস্ত হস্তথ্যের মুদ্রা ধর্মচক্র মুক্রা এবং মূর্ত্তিপীঠে খোদিত চক্র এবং

ধর্মচক্রমুলা—এই মুলায় হতকর বক্ষের সমূধে এরপ ভাবে গৃত হয় य प्रक्रिन इएखत्र अबूर्ड এवर फर्कनी नामश्रस्त्र फर्कनी अवसा मधामारक माज প্রপূর্ক বিয়া থাকে।

মৃগমুগল সম্ব্রের প্রথম ধর্মপ্রবর্তনের পরিচায়ক।
চক্রটা বৃদ্ধকথিত আর্য্যসত্যচতৃষ্টয় ও অফাঙ্গিক মার্গের
বিজ্ঞাপক চিহ্ন। পূর্বের সারনাথের নাম ছিল মৃগদাব,
মুগলয়ে এই মৃগদাব স্চিত করিতেছে। চক্রের দক্ষিণে
তিনক্ষন এবং বামে তুইজন ভিক্রু আসীন। ইঁহারাই
পঞ্চভদ্রগীয় শিষ্য বুদ্ধের প্রথম উপদেশবাণী প্রবর্গের
অধিকারী হইয়াছিলেন। বুদ্ধের পরিধানে সাধারণ
ভিক্ষ্র পরিধেয় বস্ত্র। এই বস্ত্র কেবল স্কল্প রেখাদারা
স্চিত হইতেছে। মূর্তিটাতে স্থচার শিল্পনৈপূণ্য এবং
গভীর ধ্যানতক্রী ভাব স্কল্বরূপ প্রকটিত হইয়াছে।
মন্তকের চতুর্দ্দিকের প্রভামগুলও চিতাকর্ষক। মূর্তির
উভয় পার্শ্বে এক একটা বিদ্যাধর শোভ্যমান। ইঁহারা
ভগবান বুদ্ধের নিমিত্ত পুস্পোপহার আনয়ন করিতেছেন।

ইহার দক্ষিণ দিকে একটা শিরোহীন বুদ্ধমূর্ত্তি ভূমি-স্পার্শ মুদ্রায় আসীন [বি (বি) ১৭৫]। পাদপীঠের

১। ভ্মিশের্শ মুদ্রা—ইহাতে দক্ষিণ হত্তের তর্জনী ভূমি শর্প করিয়া থাকে। শাকাম্নি মার কর্ত্তক আফাল হইয়া নিজ হকৃতির সাক্ষা প্রদানার্থ পৃথিবী দেবীকে অঙ্গুলি সক্ষেতে আহ্বান করিতেছেন। এই মুদ্রায় বুজের মার লবের অব্যবহিত পরে বোধিলাভ জ্ঞাপিত হইতেছে। আসীন বুজমুর্জিভিলিতে সাধারণত: এই মুদ্রা ব্যবহৃত হয়। কোন কোন স্থাল বোধির্কের প্রোবলী মতকের উপরিভাগে অক্ষিত হয়; কোধাও বা বুজের প্রসারিত দক্ষিণ হত্তের নিয়ে বহক্রায় একটা ক্ষে মুর্জি উৎকীর্ণ দেখা যায়।

গহবরস্থ সিংহটী বোধ হয় গয়ার সমীপবর্তী উরুবিল্প বনের
নিদর্শন। বুদ্ধের দক্ষিণ হস্তের নিম্নে পৃথিবী দেবী ভূগর্ভ
হইতে উথিত হইয়া পূর্বজন্মে শাক্যসিংহ যে সর্ববন্ধ দান
করিয়াছিলেন তাহার সাক্ষ্য প্রদান করিতেছেন। গর্তুটীর
অপর পার্শ্বের মূর্ত্তি তুইটী সম্ভবতঃ মার এবং তদীয়
কন্মান্রয়ের অন্যতমা। এই কন্যাগণ বুদ্ধদেবকে প্রালুর
করিতে আসিয়া নিজেরাই তাঁহার অলোকিক শক্তিবলে
জরাগ্রস্তা র্ন্ধায় পরিণত হয়। পাদপীঠে খোদিত
লিপি হইতে মূর্ত্তি প্রতিষ্ঠাতার নাম অবগত হওয়া যায়।
ইনি বন্ধুগুপ্ত নামক একজন বৌদ্ধ ভিক্ষু।

এই কক্ষের উত্তর-পশ্চিম কোণে অবস্থিত অসম্পূর্ণ বৃহৎ শিবমূর্ত্তিটা [বি (এচ) ১] উল্লেখযোগ্য (চিত্র ৮খ)। অসুমান ১০০০ খৃষ্টাব্দে নির্দ্মিত। ভগবান শিব অস্ত্রর নিধনে নিযুক্ত। কাশীধামে মণিকর্ণিকা ঘাটের উপরে সিন্ধেশ্বরীর মন্দিরে এই প্রকারের একটা ক্ষুক্ত আকারের মৃত্তি প্রতিষ্ঠিত আছে।

ৰধ্যযুগের শিৰমূর্স্তি।

পরবর্ত্তী কক্ষে বুদ্ধ, বোধিপত্ত ও বৌদ্ধ দেবদেবীর মূর্ত্তি আছে। বৌদ্ধধর্মের অভ্যুদয়ের প্রারম্ভ হইতে অনেক বুদ্দের নাম পাওয়া যায়। শাক্যবংশীয় গৌতমবুদ্ধ ভাঁহাদের মধ্যে একজন মাত্র। গৌতম স্বয়ং ভাঁহার

বৌদ্ধ দেবদেবীর সূর্বি পরিচয়। পূর্বতন আরও ছয়য়ন বুদ্ধের নাম করিয়া গিয়াছেন এবং তাঁহার পরে বোধিসত্ব মৈত্রেয় যে বুদ্ধত্ব লাভ করিবেন একথাও বলিয়া গিয়াছেন। এই সাতজন বুদ্ধের মধ্যে গোঁতম শেষ বুদ্ধ। তাঁহার পূর্বের ছয়জন বুদ্ধের নাম—বিপশ্যিন, শিখি, বিশ্বভূ, ক্রকুচ্ছন্দ, কনকমুনি ও কাশ্যপ। অশোকের সময়ে বৌদ্ধেরা গোঁতমের পূর্ববর্ত্তী এই ছয়জন বুদ্ধের অন্তিত্বে বিশ্বাস করিতেন, কারণ অশোক নিজে তাঁর্থযাত্রাকালে কপিলবস্ত নগরের ধ্বংসাবশেষের নিকটে পূর্বেতন বুদ্ধ কনকমুনির স্তৃপ দর্শন করেন। তাঁহার প্রতিষ্ঠিত একটা শিলাস্তাভের লেখ হইতে জানিতে পারা যায় যে সমাট অশোক অভিষেকের চতুর্দ্ধশ বৎসর পরে সেই স্থূপটার আকার দিতীয়বার বন্ধিত করেন এবং তাঁহার রাজ্যের বিংশ বৎসরে সেই স্থূপটা অর্চনা করিয়া সেই স্থানে তিনি একটা শিলাস্তম্ভ প্রতিষ্ঠিত করিয়াছিলেন।

<sup>&</sup>gt; 1 The Asoka edict on the Nigali Sagar pillar :--

<sup>&</sup>gt;। দেবানংপিয়েন পিয়দসিন লাজিন চোদস্বসাভিসিতেন

२। . ব্ধস কোনাকমনস পুবে ছতিয়ং বচিতে

<sup>🔖। .....</sup>সাভিসিতেন চ অতন আগাচ মহীরিতে

৪ া ....পাপিতে

E. Hultzsch, Corpus Inscriptionum Indicarum, Vol. 1, Inscriptions of Asoka, New Edition, p. 165.

এই যুগে বোধিদন্ত বলিতে গৌতমের ৰুদ্ধন্ত লাভের পূৰ্ববাৰত্বা এবং ভবিষ্যৎ বুদ্ধ মৈত্ৰেয়কে বুৰাইড। কুষাণ বংশীয় সমাট কণিচ্ছের রাজ্যকালে মহাযান মত ভারতবর্ষে প্রতিষ্ঠা লাভ করে! এই সময় হইতে অবলোকিভেশ্বর বা লোকেশ্বর, মঞ্জু শ্রী প্রভৃতি বোধিসত্বগণ এবং বোধিসন্তগণের শক্তি তারা, প্রজ্ঞাপারমিতা প্রভৃতি দৈবীর পূজা কারস্ত ইয়া তথনও মহাযান বৌদ্ধর্মে তক্ত্রের প্রভাব ভালরূপে বুঝিতে পারা যায় না, কিন্তু বোধিসত্ত্বগণ পঞ্চশ্ৰেণীভুক্ত বলিয়া কল্লিভ হইডে থাকেন। এই পঞ্ধারার মূল আদিবৃদ্ধঃ আদিবৃদ্ধ হইতে পাঁচটা ধ্যানিবৃদ্ধ ও মানুষী বৃদ্ধ উৎপদ্ধ হইয়াছেন এবং খ্যানিবৃদ্ধগণ হইতে পাঁচটা বোধিসভের সৃষ্টি ইয়াছে। পঞ্চ ধ্যানিবুকের নাম—অমিতাভ, অক্লোভ্য, অমোঘসিদ্ধি, রত্নসম্ভব এবং বৈরোচন। এখন নেপালে প্রত্যেক চৈত্যের চারিদিকে চারিজন গ্যানিবুদ্ধের মূর্ত্তি প্রতিষ্ঠিত হইয়া থাকে। কেবল ছই একটা চৈত্যে পাঁচজনের মূর্ত্তি দেখিতে পাওয়া যায়। এই পাঁচজনের মধ্যে বর্ত্তমান সময়ে বৈরোচন শ্রেষ্ঠ বলিয়া পূজিত হওয়ায় নেপালে তাঁহার নাম আদিবুদ্ধ। নেপালে বৌদ্ধর্মের বর্ত্তমান কেন্দ্র স্বয়ন্তুক্ষেত্রে স্বয়ন্ত্র চৈত্যের চারিদিকে চারিটী বুদ্ধের মূর্ত্তি পাওয়া যায়। পঞ্চন বুদ্ধ বৈরোচন শ্রেষ্ঠ বিবেচিত হওয়ায় চৈত্যের অণ্ডের (drum)

উপরে বোলুকায় (abacus) ভাঁহার চক্ষুত্রয় অন্ধিত
আছে। কলিকাতা মিউজিয়মে একটা প্রস্তর নির্ন্তিত
ক্ষুদ্র হৈতের অন্তের চারিদিকে পাঁচটা ধ্যানিবুদ্ধের মূর্ত্তি
আছে। এই পাঁচটা ধ্যানিবুদ্ধের সিংহাসনের নীচে
ভাঁহাদের বাহন হস্তী, অস্ব, ময়ূর প্রভৃতি খোদিত
আছে। কিন্তু আর একটাতে চারিটা ধ্যানিবুদ্ধ এবং
আন্তের উপরে বেদিকায় আদিবুদ্ধ বৈরোচনের চক্ষু
অন্ধিত আছে। এই পাঁচজন ধ্যানিবুদ্ধ ভাঁহাদিগের
শিষ্য বোধিসত্ত্বের মাথার উপরে অর্থাৎ চূড়ায় বিরাজিত
থাকেন। ইহাদের পাঁচজনের মূর্ত্তি একই রূপ, কেবল
মুলা দেখিয়া প্রভেদ বুঝিতে পারা বায়। মুদ্রা পাঁচটা—
ভূমিস্পার্শ, ধর্মাচক্র, ধ্যান, অভয় ও বরদ। পঞ্চ ধ্যানিবৃদ্ধ, পঞ্চ মানুষীবৃদ্ধ ও পঞ্চ বোধিসত্ত নিম্নলিখিত রূপে
তিন শ্রেণীতে বিভক্ত:—

| ধ্যানিবৃদ্ধ | মাসুধীবুদ্ধ | বোধিসত্ত্ |
|-------------|-------------|-----------|
| বৈরোচন      | ক্রকুচ্ছন্দ | সমস্তভদ্র |
| অক্ষোভ্য    | কনকমূদি     | বজ্ৰপাণি  |
| রত্ন-সম্ভব  | কাশ্যপ      | রত্ন-পাণি |

<sup>(1)</sup> Catalogue and Handbook of the Archaeological Collections in the Indian Museum, Vol. II, 1883, pp. 81-82, No. Br. 14.

অমিতাভ গৌতম { প্রপাণি আবলোকিতেশ্বর অবদোকিতেশ্বর

ষে সমস্ত বোধিসত্ত্বের মস্তকে ভূমিস্পর্শ মূদ্রায় ধ্যানি-বুদ্ধের মূৰ্ত্তি আছে সেগুলি লোকেশ্বর বা অবলোকিতেশ্বর বা লোকনাথের মূর্ত্তি। লোকনাথ বা লোকেশ্বর ছুই, চারি, ছয়, আট, দশ, হাদশ ও বোড়ষ হস্ত সমন্বিত। এইরূপ অক্ষোভ্য মঞ্শ্রীর গুরু। মঞ্শী বা বাগীশ্ব বৌদ্ধধর্মের বিদ্যার দেবতা। তাঁহার অধিকাংশ মূর্ত্তিতেই একহাতে পদ্মের উপরে একথানি পুস্তক দৃষ্ট হয়। ইহাই মঞ্জীর প্রধান চিহ্ন। মঞ্জীর শক্তি প্রজ্ঞপারমিতা নাল্লী দেবীর মূর্ত্তিতে এক বা উভয় হত্তে সনালোৎপলের উপর পুস্তক দেখিতে পাওয়া যায়। মঞ্জীর সমস্ত -মূর্ত্তিতেই কিরীটে বা জটায় তাঁহার গুরু ধানিবুক অকোভ্যের মূর্ত্তি থাকা বিধেয়। বোধিসত্বপণের সাধ-নায় দেখিতে পাওয়া যায় যে শ্রীবাদিরাট্ মঞ্শ্রী বা মঞ্ঘোষ পীতবর্ণ, ব্যাখ্যান বা ধর্মচক্রমুদ্রাধর, বামহস্তে উৎপলধারী, সিংহাসনে উপবিষ্ট এবং অক্ষোভ্যাক্রাস্ত-মোলি।' বৃজ্ঞানন্দ মঞ্জুী অক্ষোভ্যাধিষ্ঠিত অটা-

<sup>&</sup>gt; 1 Etude sur L'iconographic Bouddhique de l'Indo. deuxième partie, p. 40.

মকটী । এইরপ জন্তলের মুকুটে ধ্যানিবৃদ্ধ রত্ত্বসম্ববের মূর্ত্তি বিরাজ করেন, কিন্তু মতান্তরে জন্তলের
মূর্ত্তিতেও জটার মধ্যে অক্লোভ্যের মূর্ত্তি দেওয়া উচিত।
সারনাথ মিউজিয়মে প্রদর্শিত বোধিস্ত্র মূর্ত্তিগুলির
মধ্যে বি(ডি)১ সংখ্যক অবলোকিভেশ্বর, বি (ভি) ২
সংখ্যক মৈত্রেয় এবং বি (ডি) ৬ সংখ্যক মঞ্জুলীর মূর্ত্তিগুলি বিশেষভাবে উধ্লেখ্যোগা।

অবলোকিতেখনের মূর্ত্তি [বি (ভি) ১] একটা পূর্ণ প্রস্ফুটিত পদ্মের উপর দণ্ডায়মান। জামুহর এবং গলদেশ এই তিন স্থানে মূর্ত্তিটা ভগ্না, নাসিকা বিকৃত এবং দক্ষিব হস্ত লুপ্ত হইয়াছে। বামবাহু বিচ্যুত হইয়াছিল, এক্ষণে পুন: সংযোজিত হইয়াছে। "বামে প্রথবং" এই রীতি অনুসারে বাম হস্তে একটা সনাল প্র আছে। দক্ষিণ হস্তের একটা ভগ্ন খণ্ড পাওয়া গিয়াছে, ইহা বরদ মূদ্রায় অবস্থিত। "বরদং দক্ষিণে" এই উক্তি হইতে আমরা জানিতে পারি যে এই মূদ্রা

I Elude sur L'iconographie Bouddhique de l'Inde, deuxième partie, p. 46.

<sup>1.</sup> Ibid. p. 51.

o | Ibid, p. 53.

গা বরদম্তা— দক্ষিণ হত্ত নিয়দিকে প্রদারিত এবং করতল উপনিভাবে
বৃত্তিত । এই মুদ্রা মাত্র বভায়মান মুর্ত্তিক সহিত সংস্কৃত।

বোধিসত্ত অবলোকিতেশ্বরের মূর্ত্তিগুলির একটা বিশেষত্ব। মূর্ত্তিটী কটিবন্ধ পর্য্যন্ত নগ্ন। নিম্নদেশ বসনে আহত। কর্নে বর্ত্ত্বল কর্ণাভরণ এবং গলদেশে জপমালা ও মুক্তা হার যজ্ঞোপবীতের আকারে বক্ষে শোভা পাইতেছে। "বজুধর্ম জটান্তঃস্থম্" এই উক্তি অনুসারে অবলোকিতে-খরের জটামুকুটে তাঁহার গুরুধ্যানিবৃদ্ধ বজ্রধর্ম বা অমি-তাভের একটী ক্ষুদ্র মূর্ত্তি ধ্যানমুদ্রায়ং অবস্থিত। বোধি-সত্তের পাদমূলে দক্ষিণ হস্তের নিম্নে চুইটী শীর্ণকায় প্রেত বিদ্যমান। ভগবান দক্ষিণহস্তনিঃস্ত অমূতের দারা তাহাদিগকে তৃপ্ত করিতেছেন। পাদপীঠে খুষ্টীয় পঞ্চন শতাব্দীর অক্ষরে উৎকীর্ণ একটী সংস্কৃত লিপি আছে। লিপিটী এই :---

১। ওঁ দেয়ধর্ম্মোয়ং পরমোপাসক-বিষয়পতি-স্থাত্রস্ত

২। যদত্র পুণং তত্তবতু সর্ববস্থানামাস্কুতরজ্ঞানাবাপ্তয়ে

## অসুবাদ।

এই মূর্ত্তিটা পরমোপাসক ভূস্বামী স্থাত্র কর্তৃক ভক্তিভরে প্রতিষ্ঠিত। ইহাতে যাহা কিছু পুণ্য সঞ্চয় হইবে সেই পুণ্যের কলে সর্ব্ব জীবের পরম জ্ঞান লাভ হউক।

১। ধ্যানমুদ্রা—ক্রোড়ে এক হল্ডের উপর অক্ত হল্ত স্থাপিত। এই মুদ্রা কেৰল মাত্ৰ স্বামীন মূৰ্ভিতেই ব্যবহৃত হয়।

<sup>21</sup> A.S.R., pt. II, 1904-5, p. 81, pe. XXXII, 18.

সারনাথে গুপ্তকালের যে সকল মূর্ত্তি পাওয়া গিয়াছে আলোচ্য মূর্ত্তিটা তাহাদের অগ্যতম। ইহাতে ভাস্কর যথেষ্ট শিল্প নৈপুণ্য দেখাইয়াছেন। ১৯০৪-৫ খুফাব্দে প্রধান মন্দিরের দক্ষিণ-পশ্চিম কোণে এই মূর্ত্তিটা আবিদ্ধত হয়।

বোধিসত্ব বিশ্বপাণির [বি (ডি) ২] দণ্ডায়মান মূর্ত্তি (উচ্চতা ৪' ৬", প্রস্থ ২' ২"); হস্ত পদ পাওয়া যায় নাই। নাসিকা, চিবুক, কর্ণ ভাঙ্গিয়া ঈষৎ বিকৃত হইয়াছে। কটিবদ্ধে সংলগ্ন বসনে দেহের অধোভাগ আরত। বক্ষোদেশে উত্তরীয় বিলম্বিত। মূর্ত্তির অঙ্গ নিরাভরণ। কেশজাল চূড়াবদ্ধে মস্তকের উপরিভাগে প্রথিত, উভয়পার্থে চূর্ণ কুন্তল প্রস্থি হইছে শিঞ্চিল হইয়া ছড়াইয়া পড়িয়াছে। শিরোদেশে অভয়মুদ্রায় আসীন ধ্যানিবৃদ্ধ আনোঘসিদ্ধি কুন্দাকারে অঙ্কিত রহিয়াছেন। ইহা হইতে মূর্ত্তিটী যে বোধিসত্ব বিশ্বপাণি তাহা অনুমান করা যায়। এই মূর্ত্তিটী বি (ডি)১ সংখ্যক অবলোকিতে-শ্বরের মূর্ত্তি অপেক্ষা প্রাচীন এবং কুষাণ মুগের বলিয়া মনে হয়।

প্রমোপরি দণ্ডায়মান বোধিসত্ত মঞ্জ্ শ্রী মূর্ত্তি [বি (ডি) ৬], উচ্চতা ৩' ১০২", প্রস্থ ১' ৭২"। দক্ষিণ জানু ভগ্ন। দক্ষিণ হস্ত নাই কিন্তু ইহা যে বরদ মুদ্রায় প্রসারিত

ছিল তাহা নিঃসন্দেহ। 'বামেনোৎপলং' এই ব্লীতি অমুসারে বাম হত্তে ধৃত উৎপলের সমৃদয় র্স্তটী এখনও বর্ত্তমান। দেহের উপরার্দ্ধ অনাবৃত, নিম্নার্দ্ধে বসনের রেখা বাম উরুতে ফুটিয়া উঠিয়াছে। কেশজাল জটামুকুটের আকারে গ্রন্থিবদ্ধ। জটামুকুটে মঞ্জুশ্রীর "সিংহাসনস্থং অক্ষোভ্যাক্রাস্তমৌলিনং'' ধ্যানাসুসারে ধ্যানিবুদ্ধ অক্ষো-ভ্যের একটী ক্ষুদ্র মূর্ত্তি ভূমিস্পর্ম মুদ্রায় নিবেশিত হইয়াছে। দেহ নানা আভরণে ভূষিত। মৃত্তির দক্ষিণে পদের উপর ভৃকুটীতারা দগুরমানা। ইঁহার দক্ষিণ হস্তে অক্ষমালা এবং বাম হস্তে কমগুলু। বোধিসত্ত্বের বামে মৃত্যুবঞ্চন তারা; ইঁহার দক্ষিণ হত্তে বরদমূলা এবং বাম হত্তে নীলপা । মূর্ত্তির পশ্চান্তাগে পাদদেশ হইতে কিঞ্চিৎ উপরে সপ্তম শতাব্দীর অক্ষরে 'যে ধর্মা হেতু প্রভবা' এই বৌদ্ধ মন্ত্রটী লিখিত আছে। এই মূর্ভিটী ১৯০৪-৫ খৃষ্টাব্দে ওরটেল সাহেব কর্তৃক প্রধান মন্দিরের দক্ষিণ-পূর্ব্ব কোণে আবিষ্কৃত হইয়াছিল।

্বোধিদত্ত অবলোকিতেশর চীনদেশে কোয়ান-য়িন (Kwan-yin) নামে এবং জাপানে ক্যালন (Kwan-non) অথবা করুণাদেবী নামে পূজিত হন। বৌদ্ধদিগের বিশ্বাস যে শাক্যমুনি গৌতমবুদ্ধের তিরো-ধানের ৫,০০০ বংসর পরে কেতুমতী নামক স্থানে

- ০। বিতা তারা।—মৃত্যুবঞ্চন তারা ইঁহার
  নামান্তর। ইনি শ্বেত পত্ম মধ্যে বন্ধবন্ধ্র পর্যক্ষাসনে
  উপবিষ্টা, দক্ষিণ হস্তে বরদমুদ্রা, বাম হস্তে উৎপল, ষোড়শী
  এবং সর্বলক্ষারভূষিতা। অক্ষোভ্যের শক্তিরূপে ইনি
  চতুর্ভূজা। হস্তধ্যে উৎপল বিদ্যমান। দক্ষিণ হস্ত
  চিন্তামণিরত্ন সম্মুক্ত বরদমুদ্রায় বিশ্বস্ত।
- ৪। জাঙ্গুলী ভারা সর্পের দেবী।—শুক্লবর্ণা, চতুর্ভুজা, জ্বটামুকুটিনা, দিতালঙ্কারবতী, শুক্ল সর্পভূষিতা, পর্যাক্ষা-পরি সন্ত্যাসনে উপবিষ্ঠা, প্রথম তুই হত্তে বাণাবাদনরতা, শ্বিতীয় দক্ষিণ হত্তে অভয়মুদ্রা এবং দ্বিতীয় বাম হত্তে সিতসর্প।
- ৫। ভৃকুটী তারা।—একমুখী, চতুর্ভ্জা, পীতবর্ণা, ত্রিনেত্রা, নবযৌবনা এবং পদ্মচন্দ্রাসনস্থা। দক্ষিণ হস্তে, বরদমুদ্রা এবং অক্ষসূত্র, বামহস্তে ত্রিদণ্ড কমগুলু, মুকুটে ধ্যানিবৃদ্ধ অমিতাভ বিরাজিত।
- ৬। বজু তারা।—মাতৃমগুলমধ্যস্থা, অফীবাহু, চতুমুখী, সর্ববালস্কার ভূষিতা, কনকবর্ণাভা, কল্যানী, কুমারী,
  পদ্মচন্দ্রাসনস্থা। প্রত্যেক মুখ ত্রিনৈত্রসময়িত, মস্তকো

<sup>21</sup> Etude sur L'iconpgradhie Bouddhique de l'Inde, deuxième partie, p. 66.

<sup>1</sup> Ibid, p. 67. 01 Ibid p &

চারিটী ধ্যানিবৃদ্ধ বিরাজিত। দক্ষিণ হস্তচতুষ্টয়ে বজু, শর, শঙ্খ ও বরদমুলা এবং বাম হস্তচতুষ্টয়ে উৎপল, ধমুক, বজাঙ্কুশ ও বজ্ঞপাশ।

৭। রক্ততারা বা কুরুকুলা।—রক্তবর্ণা, রক্তপদ্মচন্দ্রা-সনা, রক্তাম্বরা, রক্তকিরীটবতী ও চতুর্ভূজা। দক্ষিণ হস্তদ্বরে অভয়ুদ্রা ও শর এবং বামহস্তদ্বরে রত্নচাপ ও রক্তোৎপল। দেবী অমিতাভমুকুটী, কুরুকুল গিরিগুহা-নিবাসিনী, শৃঙ্গাররসোভ্জ্বলা এবং নবর্যোবনা।

৮। নীলতারা বা একজটা।—একমুখী, ত্রিনয়না, প্রত্যালীত পদা, ঘোরা, মুগুমালাপ্রলম্বিতা, থর্বা, লম্বোদরী, নীলপারশোভিতা, ঘোরাউহাসশালিনী, শবারূতা, রক্তবর্তূলনেত্রা, নাগাস্টকবিভূষিতা, নবযৌবনা, ব্যান্ত্র-চর্মার্তকটী, লোলন্দিহ্বা, দংষ্ট্রোৎকটভীষণা এবং পিঙ্গ-লৈকজটাধারিণী। দক্ষিণ হস্তে খড়গ ও রূপাণ, বাম হস্তে উৎপল ও নরকপাল, এবং মুকুটে ধ্যানিবৃদ্ধ অক্ষোভ্যের মূর্ত্তি।

ভূকুটী তারা [ বি (এফ) ১ ], উচ্চতা ৩' ৪", প্রস্থ ১' ৩২ু"। পদ্বয় এবং দক্ষিণ হস্ত নাই। নাসিকা ও

<sup>&</sup>gt; | Etude sur L'iconographie Bouddhique de l'Inde, deuxième partie, p. 70.

<sup>₹1</sup> Ibid. p. 75. 01 Ibid, pp. 75-76.

অবলোকিভেশ্বের পুনরায় আবির্ভূত হইবেন এবং নাগরকের নিম্নে সম্বোধি লাভ করিবেন।

বৌদ্ধ মূর্ত্তির মধ্যে ধনপতি কুবের এবং তাঁহার মহিষী হারিতী এই ছুই জনের দণ্ডায়মান মূর্ত্তি [বি (ই) ১] উল্লেখযোগ্য। এই নিদর্শনটী একাদশ শতাব্দীর বলিয়া অমুমিত হয়।

কোন্ সময়ে বৌদ্ধর্শ্যে শক্তির উপাসনা প্রবেশ
করিয়াছিল ভাহা বলিতে পারা যায় না। প্রথমে যে শক্তি
বৌদ্ধ সমাজে পৃজিত হইয়াছিলেন ভাঁহার নাম ভারা।
যেমন ত্বৰ্গা শাক্তের শিবশক্তি এবং দেবমাতা, সেইরূপ
বৌদ্ধতারা অবলোকিতেখরের শক্তি এবং বৃদ্ধ ও
বোধিসত্বগণের মাতৃরূপে পৃজিতা। তারার উপাসনা
বৌদ্ধগণের নিক্ত হইতে লব্ধ ইহা এখনও গ্রেষণার
বিষয়। তবে প্রাচীন হিন্দু প্রস্থে তারার স্থাপার্ট
উল্লেখ না থাকায় এবং পরবর্তী তন্ত্রাদি শাস্ত্রে তারা
অক্ষোভ্যের শক্তিরূপে কীর্ত্তিত হওয়ায় তারা বৌদ্ধ
শক্তি বলিয়া অনেকে অনুমান করেন। 'তারারহস্থা
বৃত্তিকা' প্রভৃতি তন্ত্র প্রস্থে তারার প্রজ্ঞাপার্মিতা এই
বৌদ্ধ নাম দেখিতে পাওয়া যায়। ইহাও উক্ত অনুমানের
সমর্থক। বৌদ্ধ তারা মক্তের ঋষি অক্ষোভ্য। ইনি

খ্যানিবৃদ্ধ এবং ইহাতে প্রকাশিত পরমজ্ঞানই প্রজ্ঞাণ পারমিতা অথবা তারা। নালন্দায় আবিদ্ধত একটা তারা মূর্ত্তিতে নিম্নলিখিত তারা মন্ত্রটা দেখিতে পাওয়া বায়—"উঁ তারে তুতারে তুরে স্বাহা।" বৌদ্ধসমাজে মহত্তরী বা শ্যামা, থদিরবণী, সিতা, জাঙ্গুলী, ভুকুটী, বজু, রক্ত বা কুরুকুলা এবং নীলা তারাই প্রসিদ্ধ।

১। শ্রামা বা মহত্তরী তারা।—শ্রামবর্গা, বিভুজা, প্রচন্দ্রাসনে উপবিষ্টা এবং সর্ব্যাভরণ ভৃষিতা। দক্ষিণ করে বরদমুদ্রা এবং বামে সনালপত্ম। কদাচিৎ ইঁহার পত্মাসন সিংহোপরি স্থাপিত এবং মুকুটে অমোঘসিদ্ধির মূর্ত্তি অঙ্কিত দেখিতে পাওয়া যায়। অবলোকিতেশ্বরের সহযোগে ইঁহার মূর্ত্তি বামভাগে অঙ্কিত হয়।

২। খদিরবণী ভারা।—হরিছণা, মুকুটে ধ্যানিবৃদ্ধ
আমোঘসিদ্ধি বিরাজিত, দক্ষিণ হস্তে বরদমূলা এবং
বামহন্তে উৎপলধারিণী। দিব্য কুমারী ও সালকারা।
ইঁহার দক্ষিণ ও বাম পার্শে যথাক্রমে অশোককান্তা
মারীচী এবং একজ্ঞা মূর্কি অবস্থিতা।

Memoirs of the Archaeological Survey of India, No. 20, p. 17; প্রায় স্ববিদল এই তারা মন্ত্রটা এগন্ত বাঙ্গালা দেশে প্রচলিত আছে.

Etude sur L'iconographie Rouddhique de l'Inde, deuxième partie, p. 64.

<sup>04</sup> Ibid, p. 65.

স্তৰ্থয় ভাঙ্গিয়া গিয়াছে। পরিধানে একথানি শাটার ভায় বস্ত্র এবং অঙ্গে নানাবিধ আভরণ। বামহস্তে ত্রিদণ্ডী, কমগুলু, এবং দক্ষিণহস্তে বর্দমুদ্রা। এই তুইটা অক্ষণ হইতে মূর্জিটী ভুকুটী ভাষা বলিয়া অমুমিত হয়।

প্রোপরি দণ্ডায়মানা খদিরবণী তারা মুর্ত্তি [বি (এফ) ২], উচ্চতা ৪' ৮"। মূর্ত্তিটা কটিদেশে ভগ্ন। নাসিকা ও কর্ণদয় বিকৃত এবং চুই হস্তের অংশ মাত্র অর্থশাষ্ট আছে; তবে দক্ষিণ হস্ত যে বরদমুদ্রায় বিহাস্ত ছিল তাহা সহজেই বুঝিতে পারা ধায় এবং বাম হত্তে ধূত উংপদর্বন্তের এক অংশ এখনও বর্ত্তমান। অঙ্গে অলঙ্কার বাহুল্য বিদ্যমান। মস্তকে পঞ্চূড়াযুক্ত মুকুটের মধ্যভাগে অভয়মুন্তায় ধ্যানিবুদ্ধ অমোঘদিদ্ধি উপবিষ্ট। তারার দক্ষিণে বৌদ্ধ উষাদেবী মাশ্লীচী দাঁড়াইয়া আছেন। মূর্ত্তিদীর মস্তক ও দক্ষিণ হস্ত নাই। বক্ষে বজ্ঞ চিহ্ন এবং বাম হন্তে অশোক পুষ্পা ইঁহার পরিচয় প্রদান করিতেছে। ইঁহার বামে লম্বোদরী একজটা। এই সকল লক্ষণ হইতে এই মৃত্তিটী খদিরবণী তারা বিলিয়া অনুমিত হয়। ললাটের গভীর রেখা তাঁহার কুদ্ধভাব ব্যক্ত করিতেছে। মূর্ত্তিদী ১৯০৪ ৫ খৃষ্টাব্দে ওর্টেল্ সাহেব কর্তৃক ধামেক কৃপের উত্তরে আবিদ্ধৃত र्य ।

ললিতাসনে উপবিষ্টা শ্বামতারা [বি (এক) ৭], উচ্চতা ১' ১০ৄর্গ, প্রস্থ ১' ০ৄর্গ। একখানি অন্তর্বাসক, কাঞ্চী, অঙ্গদ, হার, ইত্যাদি অলকার তাঁহার অঙ্গের শোভা বর্জন করিতেছে। দক্ষিণ হস্তে বরদমুদ্রা এবং বাম হস্তে নীলোৎপল। ইহার বামদিকে তাঁহারই অসুরূপ বসনভূষণে সভ্জিতা আর একটা প্রীমূর্ত্তি দাঁড়াইয়া আছেন। ইনিও সম্ভবতঃ তারা। নিশ্বে একজন উপাসক নতজাত্ব হইয়া উপবিষ্ট। মূর্ত্তিটা মধ্যযুগের শেষভাগের (late-medieval) বলিয়া অনুমিত হয়। ইহা ১৯০৪-৫ খুফ্টাব্দে প্রধান মন্দিরের দক্ষিণ-পশ্চিম কোণে আবিদ্ধৃত হইয়াছিল।

পূর্ণান্ধ বজ্ঞজারা মূর্ত্তি [বি (এফ) ৮] উচ্চতা ১' ৭", প্রস্থ ১' ৩"। ইনি চতুর্বক্তা এবং অফবাহুসমন্বিতা। দক্ষিণ ও বাম হস্তগুলি ভগ়। সম্মুখভাগের ললাটে তৃতীয় নেত্রের চিহ্ন বিদ্যামন এবং চূড়ায় ছুইটা অক্ষো-ভ্যের, একটা অমিতাভের ও একটা বৈরোচনের এবং পশ্চাভাগের মন্তকে অমোঘসিন্ধির মূর্ত্তি বিরাজমান। মূর্ত্তিটার অস্বাভাবিক স্তনভার এবং অলক্ষারপ্রাচুর্য্য দেখিয়া মধ্যযুগের বলিয়া অমুমান হয়। ইহা ১৯০৪-৫ স্বফাব্দে প্রধান মন্দিরের দক্ষিণ-পশ্চিম কোণে আবিহ্নত হইয়াছিল।

বি (এফ) ২০ সংখ্যক মারীচী মূর্ত্তি। মারীচীর তিনটী মুখ, তাহার মধ্যে একটী বরাহের। তিনি দক্ষিণ পদ বাঁকাইয়া (প্রত্যালীঢ়পদা) দাঁড়াইয়া আছেন। মূর্ত্তির পাদশীঠে সাভটী শূকর মূর্ত্তিও সার্থির চিত্র উৎকীর্ণ রহিয়াছে। সৃর্য্যমূর্ত্তির পাদপীঠে তাঁহার রথের সাতটা অশ্ব ও সার্থি অরুণের মূর্ত্তি অঙ্কিত থাকে। সাধারণতঃ যে সমস্ত মারীচীমূর্ত্তি দেখিতে পাওয়া যায় তাহা অফভুজা, কি**ন্ত** এই মূৰ্ত্তিটা বড়ভু**জা**। কলিকাতা মিউঞ্জিয়মেও এইরূপ বড়ভুজা মারীচী মূর্ত্তি ২।১টা আছে। কালক্রমে মহাযানীয় বৌদ্ধধর্ম মন্ত্রযান, বজ্ঞযান প্রভৃতি নানাবিধ শাখায় বিভক্ত হইয়া পড়িয়া-ছিল এবং নানা তান্ত্রিক ক্রিয়াকলাপ ইহার অন্তর্ভুক্ত হইয়াছিল। তান্ত্রিক সাধনার মূল বীজমন্ত্র। আমাদের দেশের গুরু বা ইন্টমন্ত্রপ্রদাতার ধেমন শিষ্য বা শিষ্যাকে দীক্ষা দিবার সময় কর্ণে বীজমন্ত্র শ্রেবণ করান সেইরূপ বৌদ্ধতান্ত্রিক সাধনাতেও বীজ স্থাপন করিতে হয়। বৌদ্ধদের 'সাধন মালায়' ইহার যথেষ্ট পরিচয় পাওয়া যায়। যথা,—

১। অশোককান্তা মারীচী দাধনা।—শূন্ততা ভাবনা করিয়া চন্দ্রে পীতবর্ণ 'মাং', তাহার উপরে অশোক পুজ্পের স্তবক, তাহার উপরে পুনরায় 'মাং' নামক বীজ এবং সকলের উপরে বিভুজা একমুখী বৈরোচন-মুকুটিণী, উপ্ধন্থিত অশোকশাথালগ্ন বামকরা দেবীকে ধ্যান করিতে হয়।

- ২। কল্লোক্ত মারীচী সাধনা।—সূর্য্যে পীতবর্ণ 'মাং'
  নামক বীজ ধ্যান করিয়া তাহা হইতে নির্গত
  রিশাসমূহের দারা আকাশে আকর্ষণ করিয়া
  তাহার উপরে গৌরবর্ণা ত্রিমুখী ত্রিনেত্রা
  ভগবতীকে স্থাপন করিতে হয়।
- ত। উড্ডীয়ান মারীচী সাধনা।— যণ্মুখী, হাদশ
  ভুজা, অশোকচৈত্যালয়তা, পীতবৈরোচন
  সময়তা ব্যাঘ্রচর্মবসনা, প্রত্যালীরস্থিতা
  ল্যোদ্রী।

মারীটী সাধনাগুলি পাঠ করিলে বুঝিতে পারা যায় যে প্রধান ধ্যানিবৃদ্ধ বৈরোচন মারীটীর গুরু, 'মাং' তাঁহার বীজা। যেমন শারদীয় পূজার সময়ে পঞ্চবর্ণের চূর্ণ দেবীর ৰন্ত্রান্ধনে ব্যবহৃত হয় সেইরূপ পঞ্চবর্ণের চূর্ণ দিয়া বৌদ্ধনেবতাদিগের যন্ত্র আঁকিতে ২ইত। রক্ত বর্ণের চূর্ণ দিয়া সূর্য্য এবং শ্বেত বর্ণের চূর্ণ দিয়া চল্দ্র আঁকিয়া তাহার উপরে মারীচী দেবীর বীজ 'মাং' অক্ষরটী শীতরর্ণের চূর্ণ দিয়া আঁকিতে হয়। এই প্রকার তান্ত্রিক সাধনা নেপালে এখনও বিদ্যামান আছে।

প্রত্যালীচুপদা মারীচ়ী [বি (এফ) ২৩], উচ্চতা ১' ১০", প্রস্থ ১' <sub>ই</sub>'। তাঁহার ক্র**টি**দেশস্থিত কাঞ্চী হইতে বিলম্বিত বসনে দেহের নিম্নার্দ্ধ আর্ত। দেবী ত্রিমুখী এবং বড়ভুজা। মধ্যবর্তী মুখটী বহতম এবং বাম দিকের মুখ বরাহাকৃতি। উপরের দক্ষিণ ও বাম হস্ত ভাঙ্গিয়া গিয়াছে। বিতীয় দক্ষিণ হস্তে তীর এবং তৃতীয় দক্ষিণ হস্তে অঙ্কুশ । " বিতীয় বাম হস্তটীতে চাপ (ধমুক) এবং সর্বনিম হস্তে ভর্জনীমুদ্রা। মধ্যবর্তী मल्डरकत मूक्टि शानित्क देवरताहरनत मूर्खि वित्राक्मान। মূলদেশে মারীচীর রথবাহক শূকরশ্রেণী मधाय मृकत्री मस्मूथितिक कितिया आहि, वाकी हत्रीत মধ্যে তিনটা দক্ষিণ ও তিনটা বাম্দিকে ধাব্মান। মধ্যবর্তী শূকরে আরত স্থলমূর্তিটা নিশ্চয়ই রথের সার্থি। রথের অন্ত কোন চিহ্ন নাই। মূলদেশের দক্ষিণ প্রাস্তে নতজাতু পুরুষ ও স্ত্রীমূর্ত্তি সম্ভবতঃ মূর্ত্তি প্রতিষ্ঠাতা এবং তাঁহার পত্নী। মূলের অবশিষ্টাংশে একটী লিপি খোদিত ছিল, সেটা এক্ষণে লুগু ইইয়াছে। 🔞ই মূর্ত্তিটীর সহিত আর তিনটী মারীচীমূর্ত্তি তুলনীয়। ইহাদিগের একটা লক্ষে মিউজিয়মে এবং বাকী ছুইটা কলিকাতা মিউজিয়মে প্রক্ষিত আছে। সারনাথের

মারীটোটি বড়ভুজা, অগুৰুষ্টা অউভুজা। অগু মূর্ত্তি-কুর্টীতে মধ্যস্থ শূকরের উপরে স্বপ্নবা নিম্নে একটা রাহ্র মস্তক অঙ্কিত আছে এবং প্রধান মূর্ত্তির চতুর্দ্দিকে চারিটী ক্ষুদ্র মারীচী মূর্ত্তি বিরাজিত ; কিন্তু সারনাথের মূর্ত্তিতে এসকল চিহ্ন নাই।

প্রস্তরে খোদিত বৃদ্ধদেবের জীবনের নানা ঘটনার আই মহাহানের চিত্র। ছিত্র দক্ষিণককে প্রদর্শিত হইয়াছে। সি (এ) ২ এবং নি (এ) ও সংখ্যক হুইখানি প্রস্তার ফলকে (stele) চিত্রিত ঘটনা উল্লেখযোগ্য। রৌক্দিগের মতে গোতম दुष्क्रत जीवत्न व्यमान जलािकिक घटेना आहेंग्री। जनात्मा চারিটী ঘটনা এই ঃ—(১) কপিলবস্ত নগরে ক্লয় ; (২) बुक्तश्रम वा महाद्वाधिक समाक् मदश्रि वा निकिनाक; (৩) সার্নাথে ধর্মচক্র প্রবর্তন বা প্রথম ধর্মপ্রচার; (৪) কুশীনগরে মহাপরিনির্বাণ বা দেহত্যাগ্ন। স্কণরাপর विदेशीयकोत्र महश्च और करमुक्ती विविध बहेमारक :--(३) রাজগুরে ব্রন্ধের শত্রু এর: পুলড়াড় পুত্র দেবদত কর্ত্তক বুজুকে হত্যা কুরিবার জন্ম প্রেরিড় নালমিরি বা রত্বপাল नामक छिमाल करही द तनीकहरा; (२) देवशाली नगदव মুকুটুভুদুতীরে অধুৰা কোশান্ধী নগ্নরের উপক্ষবর্তী भावित्वयक वत्त अङ्गी तानत कर्ड्क वृक्ष्यप्रवास अध् आमान ; (७) ब्यावखोर नःप्रतिक कालोकिक कोर्वि

মহাপ্রাতীহার্য বা 'Great miracle'; (৪) সান্ধাশ্যে দেবাবতরণ অথবা ত্রন্ধস্তিংশ স্বর্গ হইতে ত্রন্ধা ও ইন্দ্র সমন্তিব্যাহারে অবতরণ; (৫) 'মহাভিনিজুমণ' বা বোধিলাভের নিমিত্ত কপিলবস্ত ত্যাগ। এই ঘটনাবলীর মধ্যে সাধারণতঃ আটটী শিল্পে একযোগে প্রদর্শিত হইরা থাকে।

ক্ষিত আছে যে ভাবীবুদ্ধ ষথন তুষিত স্বর্গে বিদয়া স্থির ক্ষিত্রলেন যে তিনি নরলোকের উন্ধারের জন্ম প্রথণ ক্ষিবেন ওখন কপিলবস্তর রাজা শুন্ধোদনের পত্নী মায়াদেবী স্থপ দেখিলেন যে একটা থেতহস্তা তাঁহার গর্ভে প্রবেশ করিতেছে। সারনাথের খোদিত চিত্রে [পি (এ) ২] এই ঘটনা অন্ধিত হইয়াছে; মায়াদেবী শয়ন করিয়া আছেন এবং তাঁহার সন্ধিকটে একটা হস্তা প্রদর্শিত হইয়াছে। এই স্থাচিত্রের পার্শ্ববর্তী আর একটা চিত্রে শালবৃক্ষ অবলম্বন করিয়া মায়াদেবীকে দগুরমান দেখা যায়। তাঁহার বামপার্শে আর একটা দগুরমানা ত্রীমূর্ত্তি। ইনি মায়াদেবীর ভগ্নী প্রজাপতি। তাঁহার দক্ষিণপার্শে একজন পুরুষ একটা শিশুকে ধারণ করিতেছেন। কথিত আছে মায়াদেবী গর্ভাবস্থায় পিত্রালয়ে গমন করিতেন ছিলেন, পথিমধ্যে লুম্বিণী গ্রামের উপবনে তাঁহার প্রস্বে

ইয়া ছিলেন। সেই সময় গৌতম তাঁহার দক্ষিণ কুক্ষি ভেদ করিয়া অবতীর্ণ হইয়াছিলেন। এই সদ্যোজাত শিশুকে ব্রহ্মা বা ইন্দ্র হত্তে ধারণ করিয়াছিলেন। বুদ্ধের জন্মচিত্রে, শালর্কতলে মায়াদেবী, নবজাত বুদ্ধ এবং তৎসহ ইন্দ্র বা ভ্রন্মার মূর্ত্তি প্রায়শঃ দেখিতে পাওয়া যায়। সি (এ) ২ সংখ্যক ফলকে মায়াদেবীর স্বপ্ন ও বুদ্ধের জন্মচিত্রের মধ্যে আর একটা চিত্র অঙ্কিত আছে। ইহা বুদ্ধদেবের জন্মের অব্যবহিত পরে প্রথম স্নানের চিত্র। একটা পদ্মের উপর শিশু বুদ্ধ দাঁড়াইয়া আছেন এবং তাঁহার ছুই পার্শ্বে কৃতাঞ্জলিবদ্ধ তুইটী দগুায়মান নাগের মূর্ত্তি। কথিত আছে লুম্বিণী গ্রামের উপবনে নাগরাজ নক্ষ ও উপনন্দ কর্তৃক রক্ষিত হুইটী প্রস্রবণের জলে গৌতম প্রথম স্নান: করিয়াছিলেন। গৌতমের **জন্মসংক্রান্ত** উল্লিখিত তিন্টী ঘটনা এই ফলকের সর্বনিম্নতম অংশে প্রদর্শিত হইয়াছে। এই ফলকের মধ্যবর্তী অংশে তাঁহার গৃহত্যাগ হইতে আরম্ভ করিয়া মধু ও পায়স গ্রহণ পর্যান্ত সমস্ত কাহিণী উৎকীর্ণ আছে। মধ্যের অংশের বাম পার্শ্বে গোতমের মহাভিনিজুমণ চিত্রিত হইয়াছে। গৌতমের অধ্পাল ছন্দক প্রভুর রাজোচিত আভরণাদি গ্রহণ করিতেছেন। ইহার এক্রপার্শ্বে গৌতমের স্বহস্তে কেশ কর্ত্তনের চিত্র উৎকীর্ণ হইয়াছে। কথিত ষ্বাছে যে গৌতম নিজ চূড়া কর্তুন করিলে ইন্দ্র সেই কর্ত্তিত

কেশ ষর্গে লইয়া গিয়া পূজা করেন। এই অংশের বাম-পার্বে নাগরাজ কালিকের চিত্র বিদ্যমান আছে। অংশের দক্ষিণপার্শ্বে গোডিম একটি প্রেয়র উপরে ধ্যানন্দ্ এবং তাঁহার সম্মূথে গ্রামণী ছুহিতা স্কৃতাতা পার্যস্পাত্র হস্তে উপবিষ্টা। কথিত আছে ছয় বৎসর চুকরচর্য্যার পর সিদ্ধার্থ সেই পথ পরিত্যাগ করিয়া ইজাতার প্রদিত মধু-পায়স গ্রহণ করিয়াছিলেন। চূড়া কর্তন উপরিভাগে এই পায়স এইণ চিত্র খোদিত আছে। কলকেঁর উপরের অংশ ভাঙ্গিয়া গিয়াছে। উহা দুই ভাটো বিভক্ত। বামে ভূমিস্পর্শ মূদ্রায় অবস্থিত সিদ্ধার্থের বোধি বা সিদ্ধি লাভের চিত্র। বুদ্ধের জীবন-চরিত পাঠে অবগত ইওয়া যীয় যে তপ্সায় কুশকায় ইইয়া গোতম যখন বুঝিলেন বে এই ভাবে সম্বোধি লাভ করিতে পারিবেন না তখন তিনি ক্রমশঃ উরুবেলার দিকে ब्यानित इरेटि नागितिन । डिक्रिटना ना डिक्रिविल जारम গৌতম বখন অধ্য বৃক্ষতলৈ ধাননে নিময় হইলেন তখন মার বুঝিতে পারিল যে গোতম এইবার সম্বোধি লাভ করিবেন এবং সম্বোধি লাভ করিয়া ভিনি লোকের ত্রংখ বিশোচন করিবেন। ভাষা হইলে জগতে সার্বের রাজা লুখ 🕏 বে। মার তখন নিজের সৈতা সামস্ত লইয়া সিন্ধার্থের খ্যান ভঙ্গ করিতে চলিল, কিন্তু তাহার नकल रुक्छ। यार्थ रहेल। এই क्लाक्त्र छक्तिएक, वान

প্রান্তে, ধপুক হতে দণ্ডায়মান পুরুষটা সন্তবতঃ মারের মূর্তি। মারকে বিফল মনোরথ হইয়া গৃহে ফিরিডে দেখিয়া তাঁহার তিন কতা সিন্ধার্থের ধ্যান ভঙ্গ করিতে চলিল। গোডমের মনে কামোদ্দীপনের সকল চেন্টাই বিফল হইল। বুদ্ধের বাম দিকে দণ্ডায়মানা ত্রী মূর্তিটা মারের তিন কতার মধ্যে অত্যতমা। মারের কতারা বিফলমনোরথ হইয়া চলিয়া গেলে মার বুদ্ধকে জিজ্ঞাসা করিল, আপনি যে বোধি লাভের উপযোগী পুণ্য অভ্যন্তম করিয়াছেন তাহার সাক্ষা কে ? বুদ্ধ তথন দক্ষিণ কষে ভূমি স্পর্শ করিয়া পৃথাদেবাকে ডাকিলেন। পৃথিদেবা গোডমের বাক্যের সমর্থন করিলেন। মূর্ভির স্থাদ্পীঠের মধ্যন্তমে প্রাত্তমের বাক্যের সমর্থন করিলেন। মূর্ভির স্থাদ্পীঠের মধ্যন্তমে প্রাত্তমের আন্ধিত জীমূর্ভিটী পৃথিবীর মূর্ভিটি

এই অংশের অপর পার্ষে গোতম বুদ্ধের প্রথম ধর্ম প্রবর্ত্তন সূচিত হইতেছে। গোতম উরুবিল্প বা বুদ্ধগরা হইতে বারাণসী যাত্রা করিয়া নগরের উপকঠে মুগদাবে তাঁহার পাঁচজন শিষ্যের নিকট ধর্মপ্রচার করিয়াছিলেন। গৃহত্যাগ করিলে তাঁহার শিতা শুদ্ধোদন শাক্য-বংশীয় পাঁচজন যুবাকে গৌতমের সহচর হইবার জন্ম পাঠাইয়া দেন। কিন্তু গৌতমের দীর্ঘ তপস্থার অবমানে ইহারা তাঁহাকে পরিত্যাগ করিয়া কাশীতে চলিয়া আসেন।

গোতম বুদ্ধত্ব লাভ করিয়া কাশীতে প্রথমে এই পাঁচজনের নিকট ধর্ম প্রচার করিয়াছিলেন। এই সূত্রের নাম "ধর্মচক্র প্রবর্ত্তন"। বর্ত্তমান চিত্রে আসনে উপবিষ্ট বুন্দের হস্তবয় ধর্মচক্রমুদ্রায় বক্ষের সন্নিকটে বিশুস্ত রহি-য়াছে। শিষ্যপঞ্চের মধ্যে ছুইজন বিদ্যমান আছেন। মূর্ত্তির পাদপীঠের চক্র চিহ্নটী ধর্ম্মচক্র নামে স্থপরিচিত। চক্রের উভয় পার্থে উপবিষ্টমূগদয় মূগদাবের অস্তিত্ সূচিত করিতেছে। এই ফলকের উপরের অংশ ভাঙ্গিয়া গিয়াছে, ভবে দি (এ) ৩ সংখ্যক ফলকে (চিত্ৰ ১০) আটটী ঘটনার চিত্রই সম্পূর্ণ আছে। জন্ম, সম্বোধি ও ধর্মচক্র প্রবর্তনের কথা পূর্বেই বলা হইয়াছে। এই ফলক খানিতে বানর কর্তৃক মধু প্রদান, মহাপ্রাতীহার্য্য, দেবাবতরণ, নালগিরি দমন ও মহাপরিনির্বাণের চিত্র দেখিতে পাওয়া যায়। ইহা চারিটা অংশে বিভক্ত এবং প্রত্যেক অংশে ছুইটা করিয়া চিত্র আছে। নিম্নের অংশে জন্ম ও সম্বোধির চিত্র। ইহার উপরের অংশে বানর কর্তৃক মধু প্রদান ও নাল-গিরির চিত্র। জন্মচিত্রের উপরে বানর কর্তৃক মধু প্রদানের চিত্রটী অঙ্কিত আছে। ক্থিত আছে যে বৈশালী নগরের মর্কট হ্রদতীরে বুদ্ধদেবকে একটা বানর মধুপূর্ণ একটা পাত্র প্রদান করিয়াছিল। বানরের নিকট হইতে মধুপাত্র গ্রহণ করায় বানরটা

আনন্দে নৃত্য করিতে করিতে একটা কৃপে লক্ষ্ণ প্রদান করিয়া প্রাণত্যাগ করে। মধু প্রদানের পুণ্যে এই বানর স্বর্গে দেবরূপে জন্ম গ্রহণ করিয়াছিল। বুদ্ধের খুল্লতাত পুত্র দেবদত্ত বুদ্ধের প্রধান প্রতিদ্বন্দী ছিলেন। তিনি হিংসাপরবশ হইয়া ছই তিনবার বৃদ্ধকে হত্যা করিবার চেষ্টা করেন। বৃদ্ধ একদিন রাজগৃহের একটা সঙ্কীর্ণপথ দিয়া যাইতেছিলেন, এমন সময়ে দেবদত্ত একটা মত হত্তীকে সেই সঙ্কীর্ণ পথে ছাড়িয়া দিয়াছিলেন। এই হত্তীটার নাম নালগিরি বা রত্তপাল। নালগিরি উন্মত্ত হইলেও বৃদ্ধকে আক্রমণ না করিয়া তাঁহার সম্মুখে অবনত হইয়াছিল। এই ঘটনার নাম নালগিরি দনন। মধ্যস্থলে বৃদ্ধদেব, তাঁহার দক্ষিণপার্শে উপবিষ্ট হত্তী এবং বামপার্শ্বে দেবদত্ত দাঁড়াইয়া আছেন।

তৃতীয় অংশে দেবাবতরণ ও মহাপ্রাতীহার্য্যের চিত্র।
বুদ্ধের মাতা মায়াদেবী পুত্রের জন্মের সপ্তাহ পরে স্বর্গ
গমন করিয়াছিলেন বলিয়া বুদ্ধদেব ত্রয়ঞ্রিংশ দেবগণের
সর্গে গমন করিয়া তিনমাস কাল মাতার নিকট অভিধর্ম
ব্যাখ্যা করেন। কথিত আছে বুদ্ধ যখন ত্রয়ঞ্রিংশগণের
স্বর্গ হইতে অবতরণ করেন তখন স্বর্গ হইতে পৃথিবী
পর্যান্ত সহসা তিনটা সোপান আবিভূতি হয়। মধ্যের
সোপানটা স্ফটিক নিশ্মিত; ভগবান বুদ্ধ এতদ্ধারা

অবতরণ করেন। দকিণের সোপানটী স্থবর্ণ নির্দ্মিত; ব্রহ্মা বুদ্ধকে চামর ব্যঞ্জন করিতে করিতে এই সোপান পথে অবতরণ করেন। বামের সোপানটী রজত নির্মিত; দেবরাজ ইন্দ্র বৃদ্ধের মন্তকে ছত্র ধারণ করিয়া এই পথে আদেন। এই ঘটনার নাম দেবারতর্ব। বৌদ্ধ মতে সাধ্যান্ত নগরে ইন্দ্র ও ত্রন্ধা সমভিব্যাহারে বৃদ্ধ-দেব ভূত**লে** অবতরণ করিয়াছিলেন। এই অংশের অপর চিত্রটী 'মহাপ্রাতীহার্যোর' চিত্র ৷ কথিত আছে ভগবান বৃদ্ধ থবন রাজগৃতি করওবেণুবনে অবস্থান করিতৈছিলেন তথন পুরণ কাশ্যপ, মন্তরী গোশালীপুর্ত্ত, পঞ্জয়ী বৈরটীপুত্র, অজিউকেশকম্বল, ককুদ কাত্যায়ন এবং নির্গ্র জ্ঞাতিপুত্র প্রভৃতি বুদ্দের প্রতিঘন্দিগণ ঈর্ষাপরবশ হইয়া বুদ্ধকে অলোকিক ঘটনা প্রদর্শন করিতে আহ্বান করিয়াছিলেন। মগধের রাজা শ্রেণিক বিভিসার এই বাপারে মধ্যস্থ হইতে স্বীকৃত না হওয়ায় এই ছয়য়ন আচার্য্য কোশলদেশে গমন করিয়া রাজা প্রসেনজিউকে মধ্যস্থ হইতে অনুরোধ করেন। প্রসেনজিত স্বীকৃত হইলে বুদ্ধ কোশলদেশের রাজধানী আবস্তী নগরে গিয়া প্রাতীহার্য্য বা অলোকিক সৃষ্টি দেখাইয়া এই ছয়জন বিরুদ্ধবাদী আচার্য্যকে পরাস্ত করেন। একাধারে জল ও অগ্নি থাকিতে পারে ইহা প্রমাণ করিবার জন্ম বুদ্ধ নিজের ক্ষ হইতে অগ্নি ও পদ হইতে জল বাহির করিয়াছিলেন,

এবং একই সময়ে তিনি সর্বব্র সকল দিকে বিরাজমান
ইহা দেখাইবার জন্ম বছ বুদ্ধ স্থপ্তি করিয়া একই সময়ে
চারিদিকে প্রকটিত হইয়াছিলেন। এই ফলক খানিতে
তিনজন বুদ্ধ তিনদিকে তিনটা পদ্মের উপরে বসিয়া আছেন
দেখিতে পাওয়া যায়। সি (এ) ৬ সংখ্যক ফলকখানি
এই ঘটনার চিত্র। এই ঘটনার নাম মহাপ্রাতীহার্য্য
এবং ইহার বিস্তৃত বিবরণ দিব্যাবদান প্রস্থে প্রাতীহার্য্য
সূত্র নামক ঘদশাবদানে লিপিবদ্ধ আছে।

মলগণের রাজধানী পানা নগরে এক গৃহত্তের গৃহে শাকভোজনের ফলে বুদ্ধদেব অশীতি বৎসর বরুসে আমাশয় রোগে আক্রান্ত হন। সেই অবস্থায় তিনি কুশী নগরের মলদিগের অপর রাজ্যে প্রবেশ করেন। এই কুশী নগরের প্রান্তে চুইটা শালরক্ষের মধ্যে তাঁহার মৃত্যু হয়। বুদ্ধের শেষ শিষ্য স্তভন্ত তথন ধ্যানে মগ্র ছিলেন। অন্তান্ত শিষ্যগণ শোকবিহবল হইয়াছিলেন। তুইটা রক্ষের মধ্যতলে শ্রান বুদ্ধদেবের মৃত্তি দেখিলেই বুদ্ধিতে হইবে যে ইহা বুদ্ধের মৃত্যু বা মহাপরিনিবর্বাণের চিত্র।

<sup>া</sup> Divyanadana edited by E.B. Cowell & R. A. Neil, Cambridge, 1886, pp. 143-66. Monsieur A. Foncher মহাপ্রতিহার্য বা আরক্তীর এই আক্তর্য ঘটনার বিবরণের অর্থ সর্কপ্রথমে প্রকাশ করিয়াছিলেন। Journal Asiatique, deuxieme serie, Tome XIII, pp. 1-77, pl. 1-7. ক্রেসাহেবের Beginnings of Buddhist Art প্রয়ে (pp. 147-81 and plates) মহাপ্রতিহাব্যের বিশ্ব বর্ণনা আছে।

ক্ষভিৰাদী জাতক।

বাহিরের বারান্দায় প্রদর্শিত ডি (ডি) ১ সংখ্যক সর্দ্দলটী (দৈর্ঘ্যে ১৬) গুপ্ত সময়ের নিদর্শন। ইহার সম্মুখভাগ ছয়টা অংশে (panel) বিভক্ত। ছুই প্রান্তের ছুই অংশে বৌদ্ধ বৈশ্রবণের মূর্ত্তি অন্ধিত। বাকী চারিটী অংশে 'জাতক' বা বুদ্ধদেবের এক অতীত জন্মের হৃতান্ত বিবৃত আছে। মধ্যস্থ চুইটা অংশে নর্ত্তকীদের নৃত্যগীত দেখান হইয়াছে। ইহার দক্ষিণে নর্তকীরা এক সাধুকে ঘিরিয়া আছে এবং বামে ঘাতক সাধুর দক্ষিণ বাস্ত ছেদন করিতেছে। এখানে চিত্রিত জাতকের নাম 'ক্ষান্তিবাদী' জাতক। এই জাতকে কথিত হইয়াছে একদা বোধিসত্ব কুল্ডককুমার নামক ত্রাহ্মণপুত্র রূপে জন্মগ্রহণ করেন। অধ্যয়ন শেষ করিয়া গার্হস্তাজীবনে প্রবেশ করিবার অন্তিকাল প্রেই তাঁহার পিতামাতার মৃত্যু হয়। নশ্বর দেহের কথা ভাবিয়া তিনি ঐশর্যো বিতৃষ্ণ হইলেন এবং সৎপাত্রে সমস্ত ধন বিতরণ করিয়া হিমালয়ে গিয়া তপস্থায় নিমগ্ন ছইলেন। দীর্ঘকাল তপঃসাধন করিয়া পুনরায় লোকালয়ে ফিরিলেন এবং বারাণসী নগরে আসিয়া রাজার উদ্যানে বাস করিতে লাগিলেন। একদিন কাশীরাজ कलातू मनमञ् व्यवशांत्र नर्खकीमल পরিবেষ্টিত হইয়া এই. উদাানে প্রবেশ করিলেন এবং তাহাদের নৃত্যগীতে বিমুক্ষ হইয়া অচিরাৎ গভীর নিজায় মগ্ন হইলেন। তথ্য নর্ত্তকীরা রাজাকে ছাডিয়া ইতস্ততঃ বিচরণ করিতে

করিতে বোধিসত্ত্বের নিকট আসিয়া উপস্থিত হইল এবং তাঁহাকে প্রণাম করিয়া ধর্ম্মকথা শুনিবার বাসনা জানাইল। বোধিসত্ত তাহাদিগের আগ্রহ দেখিয়া উপ-দেশ দিতে আরম্ভ করিলেন।

এদিকে নিদ্রাভঙ্গের পর রাজা নর্ত্তকীদের অনুপশ্বিতির কারণ শুনিয়া রোষভরে বোধিসত্ত্বে নিকট আগমন করিলেন এবং তাঁহাকে কপট সন্ন্যাসী ভাবিয়া জিজ্ঞানা করিলেন, "তুমি কি ধর্ম প্রচার করিতেছ ?'' বোধিসত্ত্ব বলিলেন, "আমি তিতিকা ধর্মা প্রচার করিতেছি।" "তোমার তিতিকা আমি পরীকা করিব'' বলিয়া রাজা ঘাতককে বেত্রাঘাতে বোধিসত্তের সর্ববাঙ্গ জর্জ্জরিত করিতে আদেশ দিলেন। আদেশ পালিত হইলে রাজা পুনরায় তাঁহাকে জিজ্ঞাসা করিলেন, "তুমি কোন ধর্মা প্রচার কর ?" বোধিসত্ত অটলভাবে উত্তর দিলেন, "মহারাজ, আমি তিতিক্ষা ধর্ম প্রচার করি।" উত্তর শুনিয়া রাজা ঘাতককে আদেশ দিলেন, "এই ভঞ সাধর হস্তপদ ছেদন করিয়া দাও।'' তখনও রাজ'র প্রশ্নোত্তরে বোধিসত্ত তিভিক্ষা ধর্ম্মের মহিমা ঘোষণা করিলেন। অতঃপর রাজাজ্ঞায় তাঁহার নাসিকা ও কর্ণ ছেদন করিয়া দেওয়া হইল। রক্তধারায় প্লাবিত হইয়া বোধিসত্ত্ব পুনরায় তিতিক্ষার জয় গাহিলেন। রাজা চলিয়া

সিন্ধুদেশে মহেঞ্চোডারোতে প্রাচীনতর যুগের (অন্যন খুঃ পুঃ ৩০০০) শিল্প নিদর্শন আবিক্বত ইইয়াছে। ফাগুসন সাহেব অনুমান করেন মোর্যাদিগের পুর্নের ভারতীয় স্থাপত্যে প্রস্তুরের পরিবর্ত্তে কাষ্ঠ অধিক-তর পরিমাণে ব্যবহৃত হইত এবং এই নিমিন্তই তাহার কোন ধ্বংসাবশেষ পাওয়া যায় নাই। আর্য্যগণ কার্চের উপর নানা প্রকার কারুকার্য্য করিতেন। উপরোক্ত আবিক্ষারের ফলে এখন দেখা যাইতেছে যে এইরূপ অমুমান করিবার কোন কারণ নাই। অবশ্য মোর্যায়ুগের পূর্বের ভারতীয় স্থাপত্যে বহুল পরিমাণে কাষ্ঠ ব্যবহৃত হইত বলিয়া মনে হয়। কারণ দারু স্থাপত্যের প্রভাব শুঙ্গ রাজত্বকাল পর্যান্ত প্রস্তরস্থাপত্যে সংক্রোমিত দেখা যায়। কিন্তু কান্তই যে তখন নির্মাণের প্রধান উপাদান ছিল এমন মনে করিবার কারণ নাই। ইফ্টক নিশ্মিত গৃহাদির বহু ধ্বংশাবশেষ হরপ্লায় ও মহেঞ্জোডারোতে আবিকৃত হওয়ায় এই সন্দেহ উপস্থিত হইয়াছে।

त्योश निवा**र** 

সারনাথের স্থাপত্যের ইতিহাস মোর্যযুগ হইতে আরম্ভ করিতে হয়। অশোকের অনুশাসনযুক্ত একটা

<sup>(</sup>১) Cambridge History of India, প্রথম থতে সার জন মার্শেলের থ্যবন্ধ এইবা। ইহাতে থাচীন ভারত শিল্প সম্বন্ধে বহু জ্ঞাত্যা ভব্য সন্নিবেশিত হইগাছে। এই প্রবন্ধ ব্যবস্থান মৌর্যা শিল্পের বিবরণ বিশ্বিত হইলাছে।

স্তম্ভ এবং সম্ভবতঃ তৎকালে নির্মিত একটা প্রস্তর-বেদিকা (railing) তদানীন্তন শিল্পের সাক্ষ্য প্রদান করিতেছে। ১৯১৫ সালের খনন কার্য্যে আবিস্কৃত কতকগুলি প্রস্তরমুখ্যেও বজ্বলেপ লক্ষিত হয়। কারুকার্য্য হিসাবে এই মুগুগুলি কলিকাতা মিউজিয়মে পাটনা হইতে আনীত চুইটা যক্ষমূর্ত্তি অপেক্ষা উৎকৃষ্ট বলিয়া কথিত হইতে পারে। এই প্রকার মস্থাও চাকচিক্যময় বজ্বলেপ (polish) এই যুগের শিল্প নিদর্শনের একটা প্রধান বিশেষত্ব। পরবর্তী যুগের শিল্পে ঠিক এই প্রকারের বজ্বলেপ দেখিতে পাওয়া যায় না। এই

অশোক স্তম্ভটী ভারতীয় শিল্প ইতিহাসে বিশিষ্ট্রীলন পাইবার যোগ্য। এইরূপ স্তম্ভ আরও অন্যত্ত্র আবিদ্ধৃত হইয়াছে এবং জনসাধারণ কর্ভ্ক লাট নামে আখ্যাত। এই স্তম্ভটলি বৃহদাকার এক একটা অখ্যু (monolithic) প্রস্তর হইতে খোদিত ইইয়াছে। এই স্তম্ভগুলি মূল হইতে শীর্ষদেশ পর্যান্ত গোলাকারে উঠিয়া শোষের দিকে ক্রমশঃ সরু ভাব ধারণ করিয়াছে। স্তম্ভের শীর্ষভাগের মূল ঘণ্টাকার (bell-shaped)। ঘণ্টাকৃতি মূলের গ্রীবাদেশে (abacus) নানা প্রকার জীব জন্তুর

মৃত্তি খোদিত আছে। পাদমূল (base) হইতে শীর্যদেশ (summit) পর্যান্ত এই স্তম্ভগুলির উচ্চতা ৪০ হইতে ৫০ ফিট। লোরিয়নন্দন গড়ে অবস্থিত স্তম্ভশীর্ষে একটা সিংহমৃতি এবং উহার প্রীবাদেশে (abacus) হশোভন হংসভোণী অন্ধিত রহিয়াছে। অপের স্তম্ভ-গুলির চুড়ায় হস্তী কিম্বা রুষের মূর্ত্তি আছে। সাঁচীর ও সারনাথের স্তম্ভূশীর্যে একটা সিংহের পরিবর্ত্তে চারিটা সিংহমূর্ত্তি পরস্পরের পৃষ্ঠ সংলগ্ন আছে। গ্রীবাদেশ (abacus) মাথে মাথে ভরুলতা (honey-suckle) অথবা চক্র বা জন্ত সমূহে পরিশোভিত। স্তম্ভগুলির গায়ে কোনও কার্রুকার্য্য নাই, কেবল এক প্রকার মুস্তুণ বজ্বলেপে মণ্ডিত; কিন্তু তাহাতেই ইহাদের সৌন্দর্য্য ফুটিয়া উঠিয়াছে। সারনাথের স্তম্ভশীর্ষ দেখিয়া স্থির প্রতীতি জম্মে যে মৌর্যযুগে ভারতীয় শিল্প অভি উচ্চস্তরে উপনীত হইয়াছিল। এই ভাক্ষ্য কল্পনায় শিল্পীর ক্ৰাত্ত্ৰৰ্থন লব্ধ স্প্ৰিকোশল জাজুল্যমান বহিয়াছে। বহুৰুগব্যাশী সাধনা ভিন্ন এরূপ ভাস্কর্য্যের বিকাশ मछव नरह । मीर्बय निःइ छनित्र व्यमाभाष्ठ एउटामृछी ভাহাদের ক্ষাভ শিরানিচয়ে ও মাংশপেশীর নভারত আকারে অভিব্যক্ত রহিয়াছে। অক্সান্ত মৃধিসমূহেও এইরপ জীবন্ত ভাব পরিলক্ষিত হয় ৷ শিরের প্রাথমিক

অবস্থার আড়ফ্টভাবের লেশ মাত্র ইহাতে নাই। জস্তুগুলির গড়ন এরূপ স্বাভাবিক হইয়াছে যেন জীবন্ত বলিয়াই মনে হয়। তাহাদের সজীব ভাব ফুটাইয়া তুলিতে ভাক্ষরের যে বিশেষ আগ্রহ ও যত্ন ছিল তাহাতে সন্দেহ নাই। পরস্ত চারিটা সিংহ মূর্ত্তিতে ভাক্ষর জ্ঞাতসারে ও ইচ্ছাপূর্বকই স্থাপত্যের সহিত সামঞ্জম্ম রাখিয়া এমন একটা ভাব ফুটাইয়া তুলিয়াছেন যে এই মূর্তিগুলি স্তম্ভের সকল অংশের সহিত বেশ স্থাপঙ্গত হইয়াছে (চিত্র ৫)। স্তম্ভের গ্রীবাদেশে (abacus) উৎকীর্ণ অর্থমূর্ত্তি নিশ্মাণ বিষয়্মেও ভাক্ষর এমন একটা আদর্শ অবলম্বন করিয়াছেন যাহা প্রভীচ্য শিল্পে স্থারিচিত পদ্ধতির অনুগত। স্ক্তরাং দেখা যাইতেছে যে প্রস্তর গাত্রে খোদিত (relief) মূর্ত্তি নিশ্মাণ বিষয়্মেও

কোন কোন পণ্ডিত মনে করেন পারসীক সাত্রাজ্যের প্রাচীন রাজধানী পার্সিপলিসের ধ্বংসাবশেষের মধ্যে হথিমনীয় (একিমনীয়) নুপতিগণের আমলের যে সকল স্তম্ভ দেখিতে পাওয়া যায় তাহার সহিত অশোকের স্তম্ভের বিশেষ সাদৃশ্য আছে এবং এই সকল স্তম্ভ নির্মাণ করিবার জন্ত অশোক সম্ভরত: পারস্থবাদী গ্রীক শিল্পী নিয়োগ করিয়াছিলেন। আবার অনেকে মোর্য্য শিল্পে বৈদেশিক প্রভাব স্বীকার করিতে অসন্মত। অশোকের নিকট পারসীক বা গ্রীকগণ বিদেশী ছিলেন না। অশোক ধর্ম্মের ছারা পারস্থ প্রভৃতি দেশ জয় (ধর্ম্মবিজয়) করিয়া-ছিলেন। স্থতরাং অশোকের পক্ষে পারসীক বা গ্রীক শিল্পী বিনিয়োগ অসম্ভব নহে।

শুক শিল।

মোর্য্য শিল্পের অব্যবহিত পরবর্ত্তী শুক্ত শিল্পের নিদর্শন সারনাথে ছুই চারিটী মাত্র আছে। ছয় নম্বর চিত্রে প্রদর্শিত স্তম্পীর্যটীতে দেখা যায় হস্তী ও অশ্ব লতাপাতার মধ্যে অঙ্গাঙ্গীভাবে বিদ্যমান রহিয়াছে। এই স্তম্ভণীর্যের একদিকে অশ্বারোহী, অপরদিকে মাহুত ও একজন আরোহীসহহস্তী। অথ ও হস্তী উভয়েরই গতিশীলতা দেখান হইয়াছে। শুঙ্গযুগের শিল্পকে ভারতের তদানীস্তন জাতীয় শিল্প*া*বলা যাইতে পারে। ভারহত, বুদ্ধগয়া এবং সাঁচীর দ্বিতীয় স্তৃপবেদিকা গাত্রে, পাটনায় এবং সারনাথে প্রাপ্ত ভগ্নাবশেষে এই শিল্পের প্রচুর উদাহরণ পাওরা যায়। সাঁচীর দিতীয় স্থূ**পের বেদিকা**র পলগুলি এবং ভারহুত স্তৃপের বেদিকার গাত্রের লতা এই স্কাতীয় শিল্পের উৎকৃষ্ট উদাহরণ। ভারতীয় ভাস্কর এযুগে व्यविकृष्णारवं मञ्जामृर्खि अवता निषक्ष हिलान विनाम মনে হয় না। স্তম্ভ গাত্রে খোদিত মূর্ত্তিগুলি দেখিলে ইহার যথার্থ্য উপলব্ধি হয়। মৃত্তিগুলিতে কমনীয় ভাব নাই,

যেন প্রস্তর গাত্রে কোন মনুষ্য মূর্ত্তির ছায়৷ মাত্র প্রতিত হইরাছে। এই মূর্ত্তিগুলি প্রত্যক্ষ মানবাকৃতির প্রতি-কৃতি নহে। যে ছায়া দর্শকের চিত্রপটে বিদ্যমান থাকিয়া ষায় (memory picture) এই সকল মূৰ্ত্তি তাহারই অনুরূপ। অঙ্গ প্রত্যক্ষের মধ্যে সামঞ্জন্ম নাই। স্থানে স্থানে মূর্ত্তির কোনও কোনও অঙ্গে অভিশয়তা দোষ লক্ষিত হয়। তথাপি বহু মূর্ত্তিবিশিষ্ট চিত্র সমূহে মূর্ত্তিগুলির অঙ্গ প্রত্যঙ্গ স্বভাবসঙ্গত না হইলেও শিল্পীর ষভিপ্রেত ভাব বেশ ফুটিয়া উঠিয়াছে। ভারহুত, বুদ্ধগয়া এবং সাঁচীর তোরণ গাত্রে খোদিত চিত্রগুলি দেখিলে ইহা স্থন্দররূপে প্রতীয়মান হয়। ভারতত অপেক্ষা বুদ্ধগয়ার শিল্পকলা এবং বুদ্ধগয়া অপেক্ষা সাঁচীর প্রথম স্তৃপের তোরণের ভাস্কর্য্য উৎকৃষ্টতর। এই যুগে ভারতীয় শিল্পে অবাস্তব জীবজস্তু অঙ্কনের বহু উদাহরণ পাওয়া যায়। মুস্ব্যমূর্ত্তি চিত্রনে শিল্পী সিদ্ধহস্ত না হইলেও, তাহার সৌন্দর্য্য জ্ঞানের পরিচয় সর্বত্র বর্ত্তমান। ফল ও ফুলগুলি খুব স্বাভাবিক ভাবেই অঙ্কিত হইয়াছে। ফল ফুল ও লভাপাতার মধ্যে কাল্লনিক জীব জস্তুর স্থুন্দর সমাবেশ করিয়া সাঁচীর দ্বিতীয় স্তৃপের বেদিকার গাত্রে যে সোন্দর্য্য স্থান্তির চেফা হইয়াছে তাহা সেই সময়কার অন্ত দেশের শিল্পে দখিতে পাওয়া যায় না। ভারতীয় শিল্পীর প্রতিভাঙ্গাত। সারনাথে ইহা

প্রাপ্ত স্তম্ভদীর্যের অশের চিত্রের (চিত্র -৬-ক) সহিত অশোক স্তম্ভের অশের তুলনা করিলে বুঝা যায় শুল্ল শিল্পের ধারা বিভিন্ন পথে চলিয়াছিল। এই যুগের শিল্প খুব উন্নত হইলেও ইহাতে গুপুশিল্পের লালিত্যের অভাব অমুভূত হয়।

মধুরার প্রাচীন শিল্প।

খৃষ্টপূর্ব্ব বিতীয় শতাদীর প্রারম্ভে ভারতের উত্তর-পশ্চিম হারে গান্ধারাদি প্রদেশে ব্যাক্ট্রিয়া হইতে আগত গ্রীকগণের অধিকার কালে এক নৃতন শিল্প পদ্ধতি আবিভূতি হইয়াছিল। ইহাকে গান্ধার শিল্প পদ্ধতি বলা যাইতে পারে। ইহা তদানীস্তন গ্রীকশিল্পের দারা অমু-প্রাণিত। সারনাথের সহিত এই গান্ধার শিল্পের পরোক্ষ ভাবে সম্বন্ধ বর্ত্তমান আছে। প্রাচ্য ও মধ্য ভারতের শিল্পীরা প্রথমতঃ বুদ্ধদেবের এবং বৌদ্ধ শ্রমণের প্রতিমূর্ত্তি প্রস্তুত করিতেন না। গান্ধারের শিল্পীরা গ্রীক দেবমূর্ত্তির অনুকরণে বুদ্ধমূর্ত্তি নির্মান করিতে আরম্ভ করেন। এই গান্ধার শিল্পের *সর্বব্*গ্রাসী শক্তি সমগ্র প্রাচ্য শিল্পে প্রতিফলিত হইয়াছিল। কুষাণদিগের প্রভাবে গান্ধার শিল্প সমধিক উন্নতিলাভ করে। মথুরা প্রভৃতি স্থানে এই সময়ে ভারতের জাতীয় শিলের ও গান্ধার শিলের মিলনে এক নৃতন শিল্পরীতির উৎপত্তি হয়। এই নৃতন রচনারীতি মথুরা শিল্পরীতি নামে বিয়াত।

नातनार्थ क्यांपयूरभद्र मर्ट्यां कृषे भिन्न निष्म्न বিরাট বোধিসত্ব [বি (এ) ১] মূর্ত্তি (চিত্র ৭)। এই মূর্ত্তিটী মথুরা অঞ্চল হইতে আনীত। ইহার প্রতিষ্ঠাতা ভিক্ষু বৰ সম্ভবতঃ মথুৱাবাসী ছিলেন। তজ্জ্ঞ বোধ হয় এই মূর্ত্তিটী মধুরার পাথরে নির্দ্ধিত। খুঞ্জীয় প্রথম বা বিতীয় শতাব্দীতে মথুরায় যে এক শিল্পিগোষ্ঠার অভ্যুদর হইয়াছিল, বোধ হয় এই মূর্ত্তিটা তাঁহাদের মধ্যে কাহার ও দারা নির্দ্মিত। ক্ষত্রপ-কুষাণযুগের ভাস্কর্য্য নাঁচী ও ভারহুতের জাতীয় শিল্পরীতির একটী শাখা মাত্র; কিন্তু মথুরায় সমসাময়িক গান্ধার শিল্পের প্রাভাব ষ্মত্যধিক পরিমাণে দেখিতে পাওয়া ধায়। তত্ত্বস্থাই সাঁচী, ভারহত ও বুদ্ধগয়ার শিল্পে ও ভাস্কর্য্যে যে সজীবতা লক্ষিত হয় মথুরার কুষাণযুগের শিল্পে তাহা দেখা যায় না। এই সজীবতার অভাবের কারণ কি ? ইহার কারণ বৈদেশিক প্রভাবের আতিশয়। মথুরার শিল্পে ভারতের জাতীয় শিল্পের ভারটী বৈদেশিক প্রভারের দারা নউ হইয়াছে। বৈদেশিক প্রভাব এত ক্ষিক যে জাতীয় শিল্পরীতি তাহার নিকট পরাজিত হইয়াছে। অপরদিকে তৎকালে বৈদেশিক ভাস্কর্য্যের প্রভাব এত শক্তিশালী ছিল না যে গান্ধার শিল্পের স্থায় মথুরা শিল্ল চিন্তাকর্ষক হইতে পারে। ইহা পাশ্চাত্য শিল্প প্রভাব দ্বারা সঞ্জীবিত না ইইয়া নিস্তেজ ও প্রভাহীন

হইয়া পড়িয়াছিল। সারনাথের কুষাণ শিল্লের নিজ্জীবতার কথা পূর্বের উল্লেখ করা হইয়াছে। বিভিন্ন শিল্প
পদ্ধতির অসঙ্গত মিশ্রাণের কলই ইহার কারণ বলিয়া
নির্দ্দিষ্ট হইতে পারে। সারনাথে প্রাপ্ত বোধিসত্ব মূর্ত্তি
(চিত্র ৭) দেখিয়া বেশ মনে হয় ইহা প্রস্তর মাত্র, ইহাতে
প্রাণ নাই। গুপুষুগের মূর্ত্তি দেখিলে যেমন প্রাণে
সহজে ভক্তি ভাবের উদয় হয়, কুষাণযুগের মূর্ত্তি দেখিলে
তেমন হয় না।

ଅପ শির।

সারনাথে ধানেক স্তৃপটী গুপুর্গের একটা মহান স্থাপত্য নিদর্শন (চিত্র ৪)। ইহার আট শত বৎসর পূর্বের ফিনিয়াসের যুগে গ্রীসদেশে এবং এক হাজার বৎসর পরে মাইকেল এঞ্জেলোর যুগে ইটালীতে ভাস্বর্যের বিশেষ উন্নতি ঘটিয়াছিল। গুপুর্গে ভারতবাসিগণের চিন্তাশক্তিও প্রতিভা এরূপ বিকাশ লাভ করিয়াছিল এবং জীবনের বিভিন্ন কর্মাক্তেরে তাহাদের কার্য্যকুশলতা এমন উৎকর্ষ লাভ করিয়াছিল যে তেমন এ পর্যান্ত আর ঘটে নাই। যে সকল কারণে জাতীন জাবনের এমন উৎকর্ষ সাধিত হয় সে কারণগুলি আমরা নিশ্চিত-রূপে অবগত নহি। গ্রীস ও ইতালীতে তদ্মুরূপ উৎক্ষের কারণগুলিও আমরা বিদিত নহি। অস্থান্ত সভ্য জাতির সহিত মিলন এবং ভাবের আদান প্রদান ইহার কারণ হইতে পারে। সেই সময়ে পারস্তের

সাসানীয় (Sassanid) সাম্রাজ্য এবং চীন ও বোমক সাক্রাজ্যের সহিত ভারতবর্ষের ঘনিষ্ট সম্বন্ধ ছিল। বৈদেশিক জাতির আক্রমণ এবং তদারা দেশের উপর যে তুঃখ চুৰ্দ্দশার স্রোত প্রবাহিত হইয়াছিল তাহা পরোক্ষ ভাবে এই জাতীয় উৎকর্ষের কারণ হইতে পারে। কেননা এতদপূর্বের কুষাণ, পহলব ও শকজাতীয় রাজা-দিগের অধীনতায় ভারতবর্ষকে বহুদিন পর্য্যন্ত নানা অত্যাচার সহ্য করিতে হইয়াছিল। কিন্তু কারণ যাহাই হউক, এই জাতীয় জাগরণের ফল বহুদূর পর্য্যন্ত বিস্তৃত হয়। ইহার ফলে রাজনৈতিক ক্ষেত্রে সাত্রাজ্য প্রতিষ্ঠার আকাজ্ঞা অঙ্কুরিত হইয়া উঠে। এরূপ সাম্রাজ্য প্রতিষ্ঠার আকাজ্ঞা শুঙ্গাধিকারের পর লুপ্ত হইয়া গিয়া-ছিল। এই রাষ্ট্রীয় জাগরণের ফলে গুপ্ত সাত্রাজ্যের প্রতিষ্ঠা। দক্ষিণে নর্মদা সীমান্ত লইয়া প্রায় সমস্ত উত্তর ভারতবর্ষই এই সামাজ্যের অন্তর্ভুত ছিল। এই সামাজ্যের স্থিতিকাল দুই শত বৎসর। এই দীর্ঘ-কালের পর খেত হুণ জাতীয় আক্রমণকারীর হস্তে এই সাখ্রাজ্যের পতনের সূত্রপাত হয়।

ধর্মজীবনে এই জাগরণ আহ্মণত্বের পুনঃ প্রতিষ্ঠারূপে প্রকাশ পাইয়াছিল। সংস্কৃত সাহিত্য এই সঙ্গে সঙ্গে পুনজীবিত হইয়া উঠিয়াছিল। এই সময়েই মহাকাব কালিদ্যে তাঁহার অমর নাটক ও কাব্যগুলি লিখিয়া- ছিলেন। এই সময়েই পুরাণগুলি স্থশৃথল ভাবে সঙ্কলিত হইয়াছিল। গণিত শান্ত্র ও জ্যোতির্বিদ্যা পূর্ণতা লাভ করিয়াছিল। এই যুগে রসায়ন বিদ্যার বিশেষ উন্নতি সাধিত হয়।

গুপ্তযুগে ভারতের মনঃশক্তির যে যথার্থই উন্মেষ হইয়াছিল তাহা দে সময়ের বিদ্যা ও চিস্তার নিদর্শন মাত্রেই অমুভব করা যায়। স্থাপত্য, ভাস্কর্য্য ও চিত্র-শিল্পে সর্ববত্রই সমভাবে এই নৃতন চিস্তাশীলতা অভি-ব্যক্ত। গুপ্ত স্থাপত্য ও এীসীয় স্থাপত্যের অভিযুক্তি বস্তুতঃ একইরূপে সংঘটিত হইয়াছিল, তবে গুপ্ত স্থাপত্য অপেক্ষাকৃত অধিকতর লালিত্যময়। সারনাথের ধামেক স্তুপের অলঙ্কার স্থসঙ্গত অলঙ্করণের একটা উদা-হরণ। ইহার উচ্চতা প্রায় ১১০ ফিট। বৃত্তাকারে যে নক্সাটা ইহাকে বেষ্টন করিয়া আছে তাহাতে এই স্তুপ-গাত্রের সৌন্দর্য্য স্থস্পফ হইয়াছে। ধামেক স্কৃপের খোদিত অলঙ্কারের শিল্প প্রণালী যেমন স্থপরিণত তেমনি সর্বাঙ্গ স্থুন্দর (চিত্র ৯)। ইহার অলঙ্কার বিশ্লেষণ করিলে দেখিতে পাওয়া যায় ইহা নানা প্রকার রেখা বিভাস এবং লতা পুষ্পা, এই ছুই শ্রেণীর শিল্প আভরণে ভূষিত। কিন্তু এই বিভিন্ন আভরণের বৈষ্যোর মধ্যে স্থান্দর সামঞ্জ এবং ঐক্য বিদ্যমান রহিয়াছে। নক্সাগুলি অতি পরিদ্যার

ভাবে খোদিত থাকাতে উহাদিগের সোন্দর্য্য অধিকতর চিত্তাকর্ষক হইয়াছে।

খুষ্টীয় চতুর্থ হইতে ষষ্ঠ শতাব্দী পর্যান্তই গুপ্ত শিল্লের উন্নতির সময়। শুপ্ত শিল্পে যে একটী ভাবসম্পদ দেখা যায় **সেই** সময়ের পর হইতে তাহা হ্রা**স** পাইতে আরম্ভ করে। ভারতীয় শিল্পে অতিরিক্ত অলম্বরণের প্রবল আকাজ্জা ক্রমশঃ আধিপত্য স্থাপন করে। এই অবনতির চিহ্ন খৃষ্টীয় ষষ্ঠ শতাব্দীতে নির্শ্মিত অজস্তার মন্দিরের স্থাপত্যে লক্ষিত হয়। স্তন্তের শীর্ষদেশ ও ললাট প্রদেশ অলঙ্করণে এই সময়েও স্থগভীর চিস্তাশীল-তার এবং স্থবিবেচনার পরিচয় পাওয়া যায়। কিস্ত এই অলঙ্করণে বাহুল্য বর্ত্তমান আছে। এই সময় হইতে শিল্লীর চক্ষু অন্তঃসারশূন্য বাহ্য সৌন্দর্য্যের মোহে অন্ধ হইয়াছিল। প্রায় খৃষ্টীয় সপ্তম শতাবদী হইতে শিল্পে অলঙ্কারের মাত্র। এত বাড়িয়া উঠিল যে তজ্জ্ঞ অলঙ্কুত বস্তুর স্বরূপ নির্দারণ কঠিন হইয়া উঠিল। বস্তুতঃ এই সময়ে স্তম্ভ ও প্রাচীর গাত্র যেন অলঙ্করণেই সার্থকতা লাভ করিয়াছিল। স্থতরাং অঞ্জ সমাবেশের সঞ্তির প্রতি কিছু মাত্র দৃষ্টি না করিয়া শিল্পী যেখানে সেখানে চিত্রাঙ্কণ দারা মন্দিরগাত্র পরিশোভিত করিত।

স্থাপত্যের ক্রমোন্নতি, অন্তর্নিহিত চিন্তাশীলতা ও স্থাস্পতি গুপ্ত স্থাপত্যের বিশেষত্ব। পরবর্ত্তী কালে ইহার গুগুমুগের অংগতন্ কালীন শিল্প।

**७** छनमात्रद वो क्र्छि ।

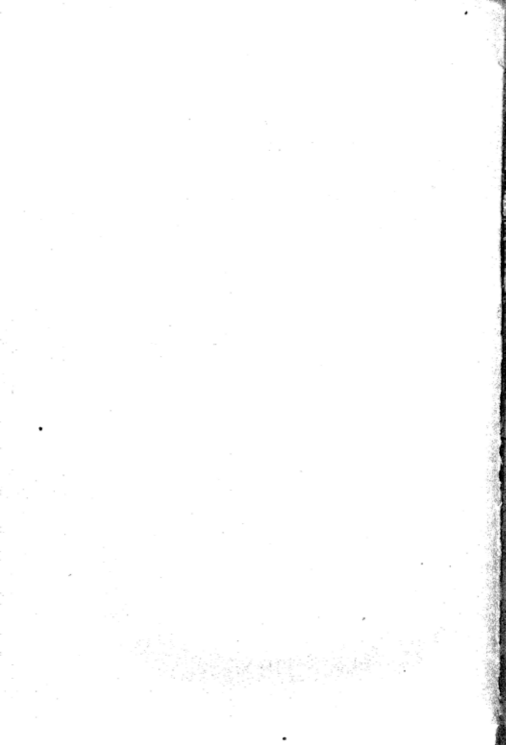
অবনতির যে ক্রেম নির্দ্দিষ্ট হইয়াছে তাহা বৌদ্ধ ও ব্রাক্ষণ্য মন্দিরাদিতে তুল্যরূপে প্রযোজ্য। কিন্তু এই ত্বই সম্প্রদায়ের উপাস্ত মূর্ত্তিসমূহে একটা বিভিন্নতা লক্ষিত হয়। প্রথমতঃ, বৌদ্ধদিগের মধ্যে দেব মূর্ত্তি নির্মাণের প্রথা উত্তর-পশ্চিম ভারতবর্ষে গ্রীসীয় ভাবামু-প্রাণিত শিল্পকলায় আরম্ভ হয়; দ্বিতীয়তঃ, এই প্রথা ভারতবর্ষের অফ্যান্ত স্থানেও ব্যাপ্ত হইয়া পড়ে এবং গান্ধার শিল্পের রীতিপদ্ধতির প্রভাব অস্তান্স শিল্পকলাতে সংক্রামিত হয়। এই সকল কারণে শিল্পের কতকগুলি রীতি এরূপ ভাবে প্রচলিত হইয়া পড়িয়াছিল যে পরবর্ত্তী কালের শিল্পীরা কোনরূপে তাহা লঞ্জন করিতে পারে নাই। ইহার ফল এই দাঁড়াইল যে গুপ্ত সময়ের ভাসরগণ সাধারণতঃ অলম্বরণে যে হ্রুরচি ও স্বাভাবি-কতা দেখাইত বৌদ্ধমূর্ত্তি নির্মাণে তাহাদিগের পক্ষে সেই গুণপনা দেখান কফকর হইয়া উঠিয়াছিল। পক্ষান্তরে গুপ্ত সময়ের শিল্পীদের যথেষ্ট উদ্ভাবনী শক্তি ছিল, স্থতরাং ভাহারা পূর্বব্রুগের শিল্পীগণের বিধি ব্যবস্থায় সন্তুষ্ট ছিল না। কারণ ঐ সকল মূর্ত্তি মানসিক কিম্বা আধ্যাত্মিক আদর্শ প্রকাশ করিতে সম্পূর্ণ অক্ষম ছিল। মূর্ত্তি নিশ্মাণ বিষয়ে যে সকল ব্যবস্থা लिशिवक रहेग्राष्ट्र, य मकल विভिन्न माश निर्मिष्ठे

ইইয়াছে, তাহা বজায় রাখিয়া কিরূপে বুদ্ধদেবের মূর্ত্তিতে শান্তির ও সমাধির ভাব প্রকাশ করা যাইতে পারে এই সমস্তা শিল্পীর মনে উদিত হইয়াছিল, এবং শিল্পী **দেই সম**স্থার সমাধানে কৃতকার্য্য হইয়াছিল **গুপ্ত** মূর্ত্তির মুখমগুল জ্ঞানালোকে উদ্ভাসিত। সারনাথে প্রাপ্ত বি (বি) ১৮১ সংখ্যক বুদ্ধ মূর্ত্তিতে (চিত্র ৮-ক) শাস্তি যেন মূর্ত্তিমান হইয়া বিরাজ করিতেছে। এই শাস্তি পার্থিব শাস্তি নহে। সসীম মানব অসীম আত্মার ধ্যানে রত পাকিলে যে মনোমুগ্ধকর শান্তিছটা সাধকের**ু**মুখে প্রকাশ পায় সেই শান্তি এই বুদ্ধ মূর্ত্তিতে প্রকাশ-মান দেখিতে পাওয়া যায়। ইহার মধ্যে দয়ার ভাবও মিশ্রিত আছে। যদিও বৌদ্ধধর্ম ঈশ্বরের অস্তিত্ব স্বীকার করে না, তথাপি গুপ্তসময়ে শাক্যসিংহ মানবের পালন ও ত্রাণকর্তার পদে অভিষিক্ত হইয়া-ছিলেন। এইরূপ কল্পনাপ্রসূত বৌদ্ধমূর্ত্তিতে দয়ার ভাব প্রকাশের চেফা শিল্পীর পক্ষে স্বাভাবিক। বুদ্ধমূর্ত্তিতে भारतीत्रिक त्रीन्नर्गा वित्राक्षमान। मूथमछालत त्रथा, স্কোমল হাত ও অঙ্গুলিগুলির গঠন স্বাভাবিক ও হুন্দর। ভান্কর মূর্ত্তিটাতে শাস্ত্রীয় রীতি বজায় রাথিয়া এই সোন্দর্য্য ফুটাইতে সমর্থ হইয়াছেন।

গুপুর্গের বৌদ্ধমূর্ত্তিতে যে সকল বিশেষদ্বের কথা উপরে উল্লেখ করা হইয়াছে তাহা সেই সময়কার মধ্যযুগের শিল্প 🛊

হিন্দুদেবমূর্ত্তিতেও দেখা যায়। হিন্দুভাব ও বৌদ্ধভাব সেই সময়ে একই দার্শনিক তত্তে অনুসূতি ছিল। গুপ্ত ममरात्र हिन्दूमृर्खिश्विल वज़हे मरनाहत ও চিতাকর্যক। কিন্তু গুপুর্গের অবসানে বৌদ্ধ ও হিন্দুমূর্ত্তি শিল্পে কেমন একটা নৃত্ন ভাবের আবিভাব হইয়াছে দেখিতে পাওয়া যায়। সারনাথে প্রাপ্ত বি (এচ) ১ সংখ্যক শিবমূর্ত্তিতে (চিত্র ৮-খ) ক্রোধাদি ভাবনিচয় প্রকাশের অধিকতর চেক্টা হইয়াছে তাহা বেশ দৃষ্ট হয়। আশা ও শঙ্কা, জীবন ও মরণ, ভালবাসা ও স্থুণা এই সকল ভাবের ঘাত প্রতিঘাত মধ্যযুগের হিন্দুমূর্ত্তিগুলিতে উদ্ভাসিত হইয়া উঠিয়াছে। মধ্যযুগের শিল্পী অঙ্গপ্রতাজে রেখাপাত ঘারা ভাব প্রকাশ করিতে চেফ্টা করেন নাই; পরস্ত মূর্ত্তির অস্বাভাবিক আকার, অন্ধকার গুহার ক্ষীণ আলোও গভীর ছায়ায় স্থাপিত করিয়া ভীষণ পারি-পার্শ্বিক মূর্ত্তির সহযোগিতায় ভাবব্যঞ্জনায় কৃতকার্য্য হইয়াছেন ৷ ইলোরার শিল্পে কামক্রোধাদি ভাবসম্পদের আধিপত্য স্থাপিত হইয়াছে। মধাযুগের স্থাপত্যে অলঙ্কারের প্রাচুর্য্যের কথা পূর্ব্বেই বলা হইয়াছে। এই সময়কার হিন্দু ও বৌকমূর্ত্তিতে তাহার অনেক দৃষ্টান্ত রহিয়াছে। এই সকল অলঙ্কারে সৌন্দর্য্য বর্দ্ধিত হয় মাই, বরঞ্জাস প্রাপ্ত হইয়াছে। কেহ কেহ বলেন মধাযুগের শিল্পে আমাদিগের জাতীয় শিল্পের অতি

উৎকৃষ্ট নিদর্শন প্রাপ্ত হওয় যায়। মধ্যযুগের শিল্পে গুপ্তশিল্পের জ্ঞানালোক নির্বাণোম্মুখ। ইহা জাতীয় জীবনের অবনতির চিহ্ন বলিয়া পরিগণিত হইতে পারে। জ্ঞানের অভাবে সমাক্ দৃষ্টির অভাব ঘটে; এই সম্যক দৃষ্টির অভাবে মূর্ত্তিগুলি প্রাণহীন হইয়াছে। এই সকল মূর্ত্তি যেন কেবল মন্দিরের শোভাবর্দ্ধনের জন্মই নির্মিত হইয়াছিল।



## পরিশিষ্ট ।

## রাজা কর্ণদেবের লিপি।

## পাঠ।

| পংক্তি। |                                                                         |
|---------|-------------------------------------------------------------------------|
| >       | • • • ন্তু সর্বান্ধকারব                                                 |
| ২       | নিরুপ পারৈকগস্তা(ঃ)                                                     |
|         | ভূবন                                                                    |
| ၁       | পরমভটা[রকমহারাজা][ি ]ধরাজপরমেশ্বর<br>শ্রীবাম [দেব পাদামুধ্যাত-পরমভটা]   |
| 8       | রকমহারাজ[াধিরাজপর]মেশ্বরপরমমাহেশ্বর<br>তৃ(ত্রি) [কলিঙ্গাধিপতি নিজভুজো]  |
| æ       | পার্জিভাগপতি [গজপতি ন]রপতি রাজত্রয়াধি-<br>পতিশ্রীমৎকর্ণ[দেবকল্যা]      |
| ৬       | ণবিজয়রাজ্যে স[স্বৎসরে ৮]১[০] আখিন<br>শুদি ১৫ রবৌ॥ অ[দ্যেহ শ্রীসদ্ধর্ম] |
| ٩.      | চক্রপ্রবর্তনমহাব . মহাবিহারে আর্থ্য-<br>ভিকুষ্প্রবস্ত হ                 |

- ৮ পাত্রিকমনোরথগুপ্ত(প্রে) আশীর্বাদপদ[ং] সমা-দাপিতো মহাজা[নামুক্লায়ি]
- ৯ পরমোপাদকঃ ধনেশ্বর: দমনেম(ন) সঞ্জমেন (সংযমেন) রাগাদিমলপ্রকা(লনপরঃ)
- ১০ তস্ত ভার্জা(ভার্যা) মহাজানা-মুজায়িন প্রমো-পাদিকা নামকা যা অতি
- ১১ জিণালংকৃৎ(ত)শরীরা তয়া লিখাপিতার্য্য .
  তা সর্বব-বৃদ্ধজন
- ১২ অফসাহত্রিকা পূজাপঠনিবন্ধনা তং আচন্দ্রার্কমেদ(দি)-
- ১৩ নী যাবৎ আর্যাভিক্ষুসঞ্জসমর্পিতঃ বাধকং করে
- ১৪ [৭] স পি(বি) স্থাম্ ক্মিভূতো পিত্রি(তৃ) ভিঃ সহ প[চাতে]

#### অসুবাদ।

পরম ভটারক-মহারাজাধিরাজ-পরমেশ্বর-শ্রীবামদেব-পাদানুধ্যায়ী পরমভটারক মহারাজাধিরাজ পরমেশ্বর পরমমহেশ্বরভক্ত ত্রিকলিঙ্গাধিপতি, নিজভুজবলে উপা<sup>ট</sup> জ্ঞিত অশ্বপতি-গজপতি-নরপতি এই ত্রিরাজপদবাযুক্ত জীমান্ কর্ণদেবের কন্সাণবিজয়রাজ্যের ১৮ সংবৎসরের আশ্বিন মাসের শুক্লপক্ষের পঞ্চদস দিবস, রবিবার।

অদ্য এই শ্রীসন্ধর্মচক্রপ্রবর্ত্তন মহাবিহারে আর্য্য ভিক্ষুদংঘের স্থবির . . . মনোরথ গুপ্তের আশীর্বাদ, মহাধানপথাবলম্বী, পরমোপাসক ধনেশ্বর, যিনি দমন ও সংখমের দ্বারা রাগাদি দোষ প্রকালনে প্রব্তু আছেন এবং তদীয় ভার্য্যা মহাধানপথাবলম্বিণী মামকা, যিনি পরমোপাসিকা ও সর্ববন্তুণালম্বতা . . . এই উভয়ে প্রাপ্ত হইয়াছেন। উক্ত রমণী সর্ববন্ধজনের পূজার্থে এবং আর্য্যা অফসহাস্রিকার পূজা ও পাঠ নিবন্ধন উহার একখানি নকল করাইয়াছেন। এতদর্থে . . . যাবচ্চক্র দিবাকর আর্য্য ভিক্ষুসংঘের হস্তে সমর্পিত হইল। যে কেহ ইহাতে বাধা উৎপাদন করিবে সে পিতৃগণের সহিত বিষ্ঠায় কাল্যাপন করুক।

# কুমরদেবীর সারনাথপ্রশস্তি।

## পাঠ।

### **গংক্তি**

- ১ ওঁ নমো ভগবতৈ আর্যাবস্থারায়ে॥ সমবতু বস্থারা ধর্মপী যুষধারা প্রশমিতবছবিখো-দাম দ্বংখার ধারা। ধনক নক সমৃদ্ধিং ভূর্ভ্বঃ শঃ কিরন্তী তদ-
- থিলঞ্জনদৈন্দ্যাভাজয়ন্তী জগন্তি ॥(১) নেত্রৈক্রুৎক্তিতানাং ক্রণমুপনয়ং শ্চারুচন্দ্রোপলানা
  ক্মানগ্রন্থিভিন্দন্ সহ কুম্দ্বনীমুদ্রয়া
  মানিনীনাম্। দক্ষন্দক্ষেশ্বরণা [য়ৃ]
- তনিকরকরৈজীবয়ন্ কামদেবং কাস্তোয়ং কোমূন
  দীনাং স জয়তি জগদালোকদীপ্রপ্রদীপঃ ॥[২]
  বংশে তস্ত নমস্তাপৌরুষজুয়ি প্রস্থারকীর্ত্তিতিষি জাক্ শৌচেন স্ক [রাপ]-
- ৪ গামদমূষি প্রত্যর্থিলক্ষীরুষি। বীরো বল্লভ-রাজনামবিদিতো মাক্ত স ভুমীভুজাং জেতাসীৎ-পৃথুপীঠিকাপতিরতিপ্রোচ্প্রতাপোদয়ঃ ॥[৩] ছিকোরবংশকুমুদোদয়পূর্ণ—
- চন্দ্রঃ শ্রীদেবরক্ষিত ইতি প্রথিতঃ পৃথিব্যাম্।
   পীঠিপতি গ্রূপতেরপি রাজ্যলক্ষ্মীং লক্ষ্যা

জিগায় জগদেকমনোহরশ্রীঃ [8] তম্মাদাস পয়োনিধেরিব বিধু-

- ৬ র্লাবণ্যলক্ষীবিধুর্নেত্রানন্দসমুদ্রবর্জনবিধুঃ কীর্ত্তি-ছ্যতি শ্রীবিধুঃ। সোজদ্যৈকনিধিঃ শ্যুরদ্যুণ-নিধিগান্তীয্যবারান্নিধিহর্মাহৈতনিধিঃ স চ্ ন্তি] ম-
- ৭ নিধিঃ শক্তৈকবিদ্যানিধিঃ ॥[৫] দীনানামভিবাপ্রিতকফলদঃ প্রত্যক্ষকল্পক্রদ্রেমা দৃপ্যদৈরিগিরীক্রভেদনবিধো তুর্বারবজুশ্চ যঃ। কাস্তান[1]ম্মদ-
- নজ্বোপশমনে সিন্ধৌষধীপলবো বাহুর্যস্ত বভৃব
  ভৃতলভুজামস্তশ্চমৎকারিণঃ ।[৬] গোড়েবৈতভটঃ সকাগুপটিকঃ ক্ষত্রৈকচুড়ামণিঃপ্রখ্যাতো
- ৯ মহণাঙ্গপঃ ক্ষিতিভূজান্দান্তোভবনাতুলঃ। ত(তং)
  জিল্বা যুধি দেবরক্ষিতমধাৎ শ্রীরামপালস্ত
  ধো লক্ষ্মীং নির্জিতবৈরিরোধনতয়া দেদীপ্যমানোদয়াম্॥[৭] কলা মহণ-
- ১০ দেবস্থ তস্থ কন্থেব ভূভ্তঃ। সা পীঠাপতিনা তেন তেনেবোঢ়া স্বয়্বভূ[ভু] বা ॥[৮] খ্যাতা শঙ্করদেবীতি তারেব করুণাশয়া। ব্যঞ্জেষ্ট কল্লবৃক্ষাণাং লতা দানোদ্যমেন যা॥ [৯]স্ব-

- ১১ জনি কুমরদেবী হন্ত দেবীব তাভ্যাং শরদমলস্থ-ধাঙ্শোশ্চারুলেথেব রুম্যা। ছুরিতজ্লধি-মধ্যালোক মুদ্ধর্তুকামা স্বয়মিহ করুণার্তা তারিণীবাবতীর্ণা ॥[১০]
- ১২ বাম্বেদঃ প্রবিধায় শিল্পরচনাচাতুর্য্যদর্পং ব্যাধা-দ্যদক্ত্বেণ জিতস্তবায়কিরণো ফ্রীণঃ স খন্থো-ভবৎ। রাত্রারাগমাতনোতি মলিনোজাতঃ কলস্কী ততন্ত
- ১৩ স্থাঃ স্থদ (স্থান)রিমা স বিসায়করে। বাচ্যঃ
  কিমস্মাদ্শৈঃ ॥[১১] চিত্রকঞ্লদ্কুরঙ্গমবধ্বদ্ধস্বদাগুরাম্ বিভাগা তনুসম্পদম্পবিলসৎকান্ত্যাভিকান্তশ্রিয়া।
- ১৪ খেলৎক্ষীরসমুদ্রসাদ্রলহরীলাবণালক্ষীমুখংমোধং শৈলস্থতামদস্ত দধতী সৌভাগ্যগর্বেণ সা॥[১২] ধর্মাধৈতমতিগুণাহিতরতিঃ প্রার-রূপুণ্যাচিতি-
- ১৫ দানোদারধৃতির্মতক্ষকগতির্ণেনা(ত্রা)ভিরামাকৃতিঃ । শাস্তৃত্যস্তনতিজনোদিত্তুতিঃ
  কারণ্যকেলিস্থিতিনিত্যশ্রীবস্তিঃ কৃতাধবিহতিঃ স্ফায়দ্গুণাহংকৃ

- ১৬ তিঃ ॥[১৩] জগতি গহডবালে ক্ষত্রব[বং]শে
  ' প্রসিকেজনি নরপতিচন্দ্রশ্চন্দ্র(মা)নামা
  নরেক্রঃ। যদসহননৃপাণান্ধামিনীবাঙ্পাবং
  হো(হৈ) শিতিতরমিদমাসীদ্যামুন(নং) তৃ(নূ)
  নমস্তঃ ॥[১৪] নৃ
- ১৮ সীং ভূবনরক্ষণদক্ষ একো ছফীস্তেরক্ষস্তভটাদ বিতুং হরেণ। উক্তো হরিশ্চ পুনরতা বভূব তত্মাকোাবিন্দচন্দ্র ইতি প্রথিতাভিধানঃ ॥ [১৬] বৎসাঃ কামদ্রহাং কণা-
- ১৯ নণি পয়ঃপূরস্থ পাতু ন তে চিত্রং প্রাগল্ভন্ত যাচকমনঃ সন্তোধনিত্যব্যয়াৎ। ত্যাগৈ-র্যস্থ মহীভুজঃ প্রমুদিতে তদ্যাচকানাঞ্চয়ে স্বচ্ছন্দাহিতনিত্যনির্ভরপয়ঃ-
- পানোৎসবৈরাসতে ॥[১৭] যদিদেবিমহীভূজাং
  পুরবরে প্রভ্রফহারাবলী ব্যাধাস্তম্গপাশবন্ধমনসা গৃহন্তি নৈব ভ্রমাৎ। ব্যাধাঃ প্রক্রন
  স্বর্ণকুঞ্লমহিভান্তা।

- ২১ তদত্যায়তেদিকৈ দ্রাগপসায়য়য়য় চ ভয়প্রোৎকিপি
  হস্তপ্রক্ষঃ ॥[১৮] য়স্ফোৎসয়বিরোধিভূপতিপুরপ্রাসাদপৃষ্ঠোপরি প্রত্যগ্রক্ষুরয়ুগ্রশঙ্পকবলব্যালোলবাজি-
- ২২ ব্রজঃ। আদিত্যস্ত্বত্বংস মন্ত্ররথশ্চন্দ্রোপি
  মন্দোত্বং ঘাসগ্রাসবিদ্ধান্তাভ্ররিণ রক্ষন্
  পতন্তব্তঃ ॥[১৯] অহহ কুমরদেবী তেন
  র(া)জ্ঞা প্রসিদ্ধা নি(ত্রি)জগতি
- ২৩ পরিগীতা শ্রীরিবেহাচ্যুতেন। প্রবিলসদবরোধে
  তস্ত রাজ্ঞাঙ্গনানাং নিয়তমমৃতরশ্মের্লেখিকা
  তারকাস্থ ॥[২০] বীহারো নবখণ্ডমণ্ডলমহীহারকৃতোয়স্তয়া
- ২৫ নশাসনসমিবদ্ধং সা জমুকী সকলপত্তলিবা-প্রভূতা। তত্তাত্রশাসনবর(রং) প্রবিধায় তক্তি দ্বা তয়া শশিরবী ভূবি যাবদাস্তাম্॥[২২] ধর্মাশোকনরাধিপস্থ সময়ে শ্রীধ-

- ২৬ ম(ম) চক্রো জিনো যাদৃক্ তল্পর ক্ষিতঃ পুনরয়ঞ্চক্রে ততোপ্যন্তুতম্। বীহারঃ স্থবিরস্থ তস্ত চ তয়া যত্বাদয় কারিত স্তশ্মিলেব সমপ্পিতশ্চ বসতাদাচন্দ্রচণ্ডত্যতি ॥[২৩] তৎকীর্ত্তিম্প্-
- ২৭ রিপালয়িষ্যতি জনো যঃ কশ্চিছুরীতলে স
  তস্তাজিংযুগপ্রণামপরমা হৃয়ং জিনাঃ সাক্ষিগঃ। তস্তা কশ্চিদনিশ্চিতো যদি যশোব্যালোপকারী খলঃ তং পাশীয়সমা-
- ২৮ শাসতি পুনস্তে লোকপালাঃ জুধা ॥[২৪]
  একস্তীর্থিকবাদিবারণঘটাসজ্ঞটকগ্ঠীরবঃ
  সাহিত্যো[জ্]জ্লরত্নরোহণগিরির্থো হৃষ্টভাষাকবিঃ। খ্যাতো বঙ্গমহীভূজ:
- ২৯ প্রণয়ভূঃ শ্রীকুন্দনামা কৃতী তস্তাঃ স্থন্দরবর্ণগুস্ফর-চনারম্যাং প্রশৃন্তিং ব্যধাৎ ॥[২৫] এষা প্রশৃন্তিকুৎকীর্ণা বামনেন তু শিল্পিনা। রাজা-বর্ত্তস্তু সাপত্বন্দধানে প্রস্তুরোত্তমে ॥[২৬]

### অমুবাদ

**প**ংক্তি

- ১।২ ওঁ। ভগবতী আর্য্যাবস্থারাকে প্রণাম।

  যিনি ধর্মের পীযূষধারায় বহু বিশের উদ্দাম
  ছঃখধারা প্রশমিত করেন, যিনি ত্রিলোকে
  ধনকনকসমৃদ্ধি বিকীরণ করেন, যিনি
  অখিল জনগণের ছঃখ শমিত করিয়া দেন,
  সেই বস্থধারা দেবী জগৎকে পালন করন।
- ২।৩ চন্দ্রকান্তমণিসমূহের ক্ষরণকারী, উৎক্ষিত-গণের নেত্রাদ্রকারী, মানিণীগণের মানপ্রস্থি-ভিন্দনকারী, মুদ্রিত কুমুদকুলের প্রস্ফুটন-কারী, মহেশ্বর কর্তৃক ভন্নীভূত কামদেবের অমৃতবর্ষীকরনিকরে পুনরুভ্জীবনকারী, জগতের আলোকবিধাতা দেই কুমুদিনী-কান্ত জয়য়ুক্ত হউন।
- ৩।৪ তাঁহার বংশে পোরুষে নমস্তা, কীর্ত্তিতে দীপ্তিমান, শুদ্ধিতে স্থানদীর স্পদ্ধাকারী, প্রতিপক্ষদের লক্ষীবিনফী ভূপতিদের মান্তা, বিশাল পীঠিকার অধিপতি বল্লভরাজা নামে এক বীর ছিলেন, যাঁহার প্রতাপ বাড়িয়াই চলিয়াছিল।

- ৪।৫ ছিকোরবংশের কুমুদোদয়কারী পূর্ণচক্র ছিলেন সেই পীঠাপতি, যিনি শ্রীদেবরক্ষিত নামে পৃথিবীতে প্রথিত। তাঁহার রাজ্য-লক্ষ্মী গজপতির লক্ষ্মীকে অতিক্রেম করিয়া-ছিল, যাঁহার শ্রী একাই জগতের মনো-হরণ করিত।
- ৫।৬ পয়োনিধি হইতে বিধুর মত তিনি সেই
  (বল্লভরাজ) হইতে উৎপন্ন হইয়াছিলেন,
  লাবণ্যলক্ষার কাছে যিনি বিধুই ছিলেন।
  তিনি সমুদ্র হইতে উদয়কালে বিধুর মতই
  নেত্রানন্দবর্দ্ধনকারী ছিলেন। কার্ত্তিশ্রীই
  সেই বিধুর ছাতি ছিল। তিনি সোজস্থে
  অতুলনীয় দীপ্তিমান গুণসমূহের নিধি
  সিল্পুর মত গস্তার ছিলেন।
- ৭ তিনি ধর্মের একমাত্র আকর, শক্তি এবং শস্ত্রবিদ্যার একমাত্র আকর এবং দীনগণের অভিবাঞ্ছিত একমাত্র ফলপ্রদাতা প্রত্যক্ষ কল্পতক ছিলেন। দৃপ্ত বৈরীক্রপ গিরীন্দ্রগণের ভেদনকার্য্যে তিনি তুর্ববার বজ্রের ন্থায় ছিলেন। তাঁহার বাহুপল্লব কান্তাগণের

- ৮ মদনজ্বরের উপশমে সিন্ধোষধি ছিল। এবং ভূপতিগণের অন্তর চমৎকৃত করিত। (৬) গোড়দেশে অধিতীয় বীর
- শরশালি এক ক্ষত্রিয়য়ড়ামণি ছিলেন। তিনি
  ক্ষিতিপতিগণের মাননীয় মাঁতুল স্বনামখ্যাত
  মহণ। তিনি দেবরক্ষিতকে যুদ্ধে জয় করিয়া,
  বৈরীবিরোধ নির্জিত করিয়া প্রীরামপালের
  রাজ্যলক্ষ্মীকে দেনীপামান করিয়া দিয়াছিলেন।
  (৭) মহণদেবের কন্তা
- ৯০ অদিকভার ভায় ছিলেন। পার্বতী বেমন
  য়য়ড়ৢয় সহিত, তিনিও তেমন পার্টাপতিয়
  সহিত বিবাহিতা হন।(৮) তিনি শক্ষরদেবী
  নামে প্রসিদ্ধা এবং তারার ভায় করুণাশয়া
  ছিলেন। কয়য়য় লতাকে দান বিষয়ে
  তিনি পরাভূত করিয়াছিলেন।(৯)
- ১১ এই দম্পতী হইতে দেবীর মতই কুমরদেবী সম্ভূত হন। তিনি শরৎকালের অমল স্থাংশুর চারুলেখার স্থায় রমণীয়া। যেন পাপজলধির মধ্য হইতে লোকোন্ধারের

ইচ্ছায় করুণার্ত্তারিণী স্বয়ং ভূতলে অবতীর্ণা হইয়াছেন।(১০)

- ১২ বাঁহাকে স্থান্তি করিয়া বিধাতার শিল্পরচনাচাতুর্য্যের দর্প হইয়াছিল। (১১) বাঁহার মুখকান্তিতে পরাজিত হইয়া তুয়ারমালী লভ্জায়
  আকাশ আশ্রয় করিয়াছেন, রাত্রিতে মাত্র
  উদিত হন, মলিন হইয়া গিয়াছেন এবং
  কলিজত হইয়াছেন—
- ১৩ তাঁহার সেই বিশায়কর সৌন্দর্য্য আমাদের স্থায়
  লোকে কি ব্যক্ত করিবে। (৬৬) তাঁহার
  বিভ্রমকর তন্তুসম্পদ ক্ষণিকদর্শনকারী
  চঞ্চলনয়নকুরঙ্গদয়ের পক্ষে বিস্তারিত বাগ্তরার স্থায় প্রতিভাত হইত।
- ১৪ তিনি ক্ষীরসমুদ্রের ক্রীড়াশীল মনোজ্ঞ লছরীগণের লাবণ্যলক্ষ্মী দীপ্তস্ত্রীশোভার দার্রা
  হরণ করিয়াছেন। তাঁহার সৌন্দর্য্যগরিমা
  শৈলতন্যার অহন্ধার নম্ট করিয়াছিল।(১২)
- ১৫ ধর্ম্মে তিনি একমতি, গুণেই তাঁহার রতি, পুণ্য সঞ্চয়ে তিনি মনোনিবেশ করিয়াছেন।

দানে তিনি পরম তুষ্টি লাভ করেন। তাঁহার গতি মাতঙ্গের স্থায়, অকৃতি নেত্রস্থকর। জগৎপতির নিকট তিনি নত, জনগণ তাঁহার প্রশংসা করে। কারুণ্যকেলিতে তাঁহার স্থিতি, নিতাশ্রীর তিনি আবাস ভূমি, কুকর্মাকে তিনি জয় করিয়াছেন, অশেষগুণ সম্ভারই তাঁর অহঞ্চারের বস্তু।(১৩)

- ১৬ জগৎপ্রসিদ্ধ গহডবাল নামক ক্ষত্রিরবংশে
  নরপতিগণের চন্দ্রস্বরূপ চন্দ্র নামে এক
  নরেক্স ছিলেন। যে সকল ভূপতি তাঁহার
  প্রতাপ সহু করিতে পারেন নাই তাঁহাদের
  কামিনীগণের নরন জলধারায় যমুনা সতাই
  কৃষ্ণতরা হইয়াছিলেন। (১৪)
- ১৭ চগুভূপালগণের চূড়ামণি মদনচন্দ্র তাঁহা হইতে উৎপন্ন হন। ধরণীতল তিনি একছত্র হইয়া ধারণ পোষণ করেন। তাঁহার তেজানল প্রচণ্ড ও প্রিসিদ্ধ ছিল। আজু-শ্রীর দারা তিনি ইল্রের শ্রীকে অবনত করিয়াছিলেন।(১৫)

করিয়াছিলেন। সেই হরিই তাঁহা (মদনচন্দ্র)
হইতে জন্মগ্রহণ করেন। গোবিন্দচন্দ্র
নামে তিনি প্রসিদ্ধ হন। (১৬) কামধেমুগণের বৎসগণ

- ১৯ পূর্বের দুগ্ধধারার কণাও প্রাপ্ত হইতনা, যাচক-গণের মনস্তুপ্তির জন্ম তাহা নিতাই ব্যয়িত হইয়া যাইত। এই মহীপতির দানে যাচকগণ প্রমূদিত হইলে তাহারা স্বেচ্ছানুষায়ী
- ২০ অজল তুগ্ধপানোৎসবে অবস্থিতি করিত।(১৭)
  তাঁহার বিদ্বেষী নরপতিগণের পুরসমূহে
  ব্যাধগণ স্রস্ত হারগুলি মুগগণের পাশবদ্ধ
  করিবে বলিয়া গ্রহণ করে, ভ্রমক্রমে নহে,
  ভূপতিত স্থবর্ণকুগুল সমূহকে রহদাকারবশতঃ সর্পভ্রমে
- ২১ ভয়ার্স্ত কম্পিতহস্তে দগুদারা ক্রত অপস্থত করে। (১৮)
- ২১-২২ যাঁহার উৎসন্ন বিরোধিরাজ্ঞগণের পুর প্রাসাদের পৃষ্ঠোপরি নবস্ফুরিত শঙ্গা-কবলেলুক্ক অশুগণ আদিত্যকে স্তম্ভিত

করিরাছিল-তিনি মন্থর রথ হইয়া-ছিলেন। চন্দ্রও তৃণলুক্ক পতনোমুথ হরিণকে ধারণ করিতে গিয়া মন্দগতি হইয়াছিলেন।(১৯)

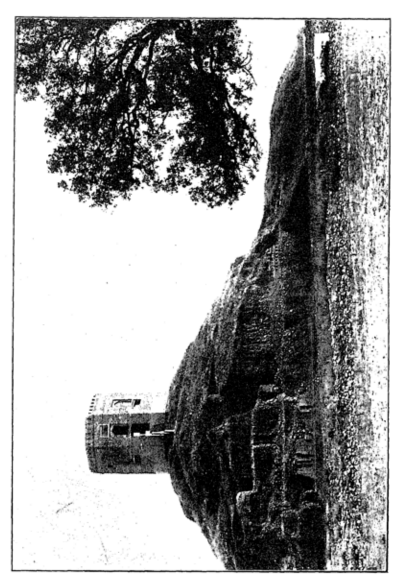
- ২২-২৩ যথার্থই কুমরদেবী সেই রাজার সহিত এী
  থেমন অচ্যুতের সহিত—তেমনি প্রসিদ্ধা
  ও ত্রিজগতে কীর্ত্তিতা হন। সেই রাজার
  অবরোধে অঙ্গনাসমূহের মধ্যে, তারকার
  মধ্যে যেমন চন্দ্রলেখা তেমনি শোভিত
  হন। (২০) নবখগুমগুলে বিভক্ত ধরণীর
  হার স্বরূপ এই বিহার তাঁহার কৃত।
- ২৪ ইহা যেন তারিণী বস্ত্ধারা কর্তৃক দেহশোভার্থে অলস্কৃত হইয়াছে। দেবলোকের ত্যায় স্থান্ত ইহার বিচিত্র শিল্পরচনাচাতুর্ঘা দেখিয়া বিশ্বকর্ম্মা নিজেই বিশ্বয়ে অভিভূত হইয়া গিয়াছেন।(২১) শ্রীধর্মচক্র জিনের
- ২৫ শাসন যাহাতে সন্নিবদ্ধ হইয়াছে সেই শ্রেষ্ঠ
  তাত্রশাসন প্রস্তুত করাইয়া, পত্তলিকা
  সমূহের অগ্রভূতা জমুকীকে, যত কাল
  পর্যান্ত পৃথিবীতে সূর্যাচন্দ্র থাকিবে ততদিন

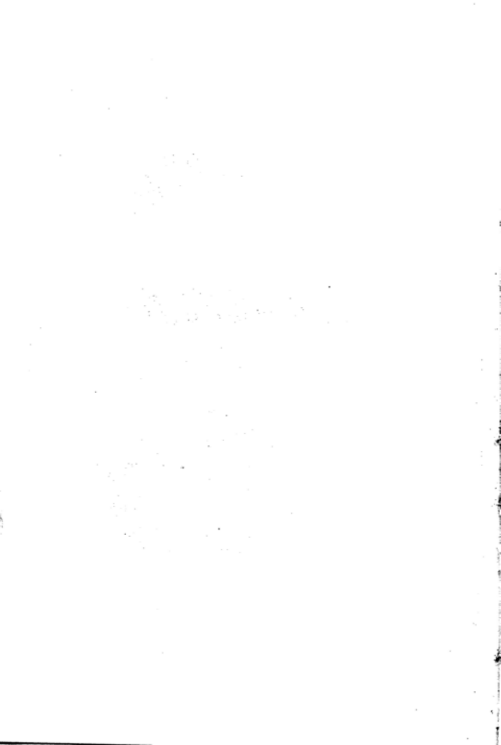
পর্য্যন্ত প্রদত্ত হইল। (২২) ধর্মালোক নরপতির সময়ে শ্রী

- ২৬ ধর্মচক্রজন যেরপে রক্ষিত ছিল পুনরপি সেইরপ, এমনকি তাহা হইতে অন্তুততর রূপে রক্ষিত করা হইয়াছে। সেই স্থবিরের জন্ম এই বিহার স্বত্নে নির্মিত হইয়াছে। তাহাতে (সেই বিহারে) স্থাপিত হইয়া তিনি যত দিন সূর্য্য চন্দ্র থাকিবে—বাস করুন। (২৩) তাঁহার (কুমরদেবীর) কীর্ত্তি
  - ২৭ ভূমিতলে যে কোন লোক পরিপালন করিবে,
    তাঁহার পদযুগে প্রণামপর ছে জিনসকল
    তোমরা সাক্ষী থাকিও। যদি কোন
    থল তাঁহার (কুমর দেবীর) যশ লোপ করে
    বি-২৮ তবে সেই লোকপালগণ ক্রুদ্ধ হইয়া
    সেই পাপাত্মাকে আশু শাসন করিবে।
    (২৪) হস্তিগোন্তিরূপ তীর্থিকবাদিগণের
    যুদ্ধে যিনি একমাত্র সিংহ, যিনি সাহিত্যে
    রত্মেজ্বল রোহণ গিরি, যিনি অফটভাষায়
    কবি, বঙ্গেশরের

২৯ প্রণয়পাত্র বলিয়া খ্যাত, যাঁহার নাম শ্রী কুন্দ
তিনি তাঁহার (কুমরদেবীর) এই স্থন্দর,
বর্ণালঙ্কারে রম্যা প্রশস্তি রচনা করিয়াছেন। (২৫) এই প্রশস্তি রাজাবর্ত্তের
তুল্যস্পদ্ধী উত্তমপ্রস্তরে শিল্পি বামনের
দ্বারা উৎকীর্ণ হইয়াছে। (২৬)

Plate I removed and

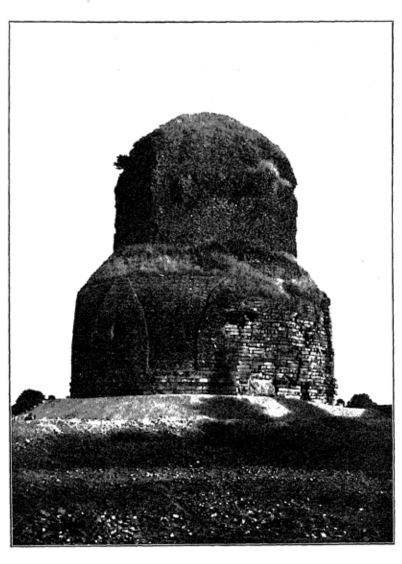




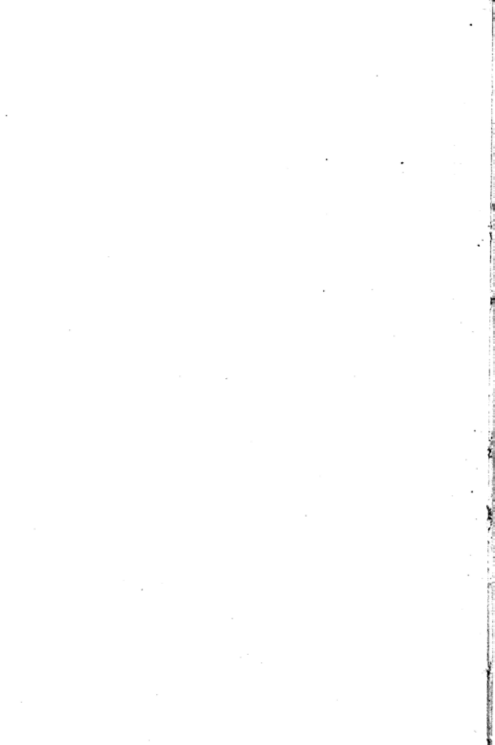
ንላማያ ፑሶፐ- የየት ተላ የተመመለያ ነት ተካደ የአደናው ው **いとうるょじひょう レラモモニキンピ たちギベギ トちメ おぎひレ ゼエイト** בא באשקאר להיקאש אבדאש אפיהים לישיהים לישה לישה A SHE'S THE THE THE TOTAL AND THE ENGLY STILLINGS 37974 7700 TITE CHURY SPET \$55.1.1 \$6.60.50

THIT SO CHAMINE



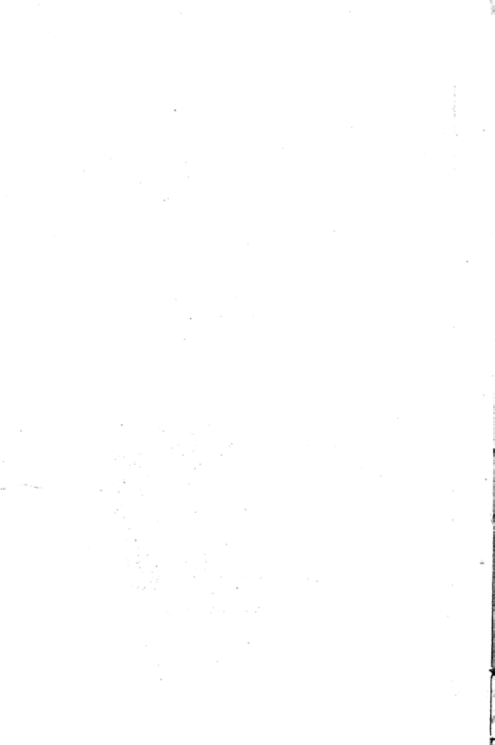


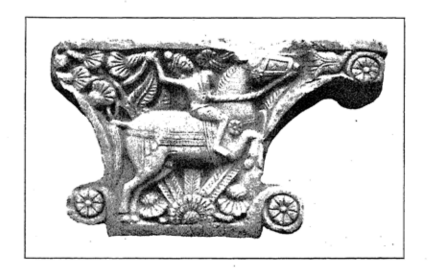
ধামেক ভূপ

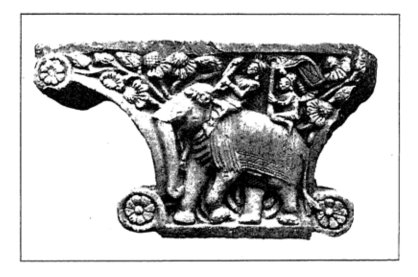




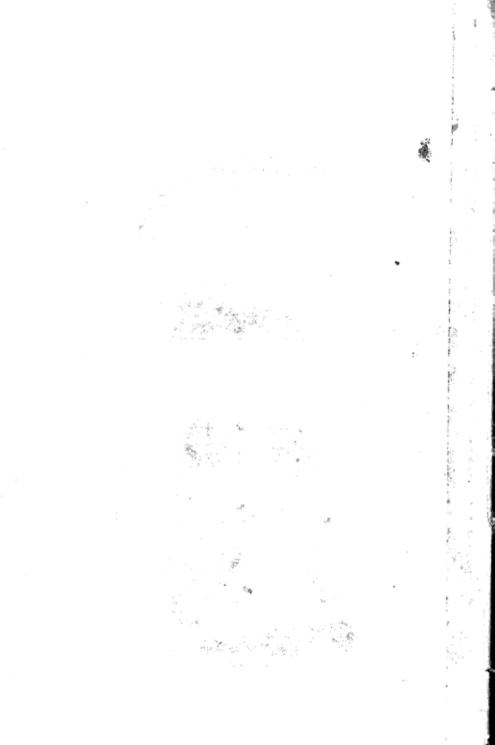
অশোক হস্ত শীৰ্ষ





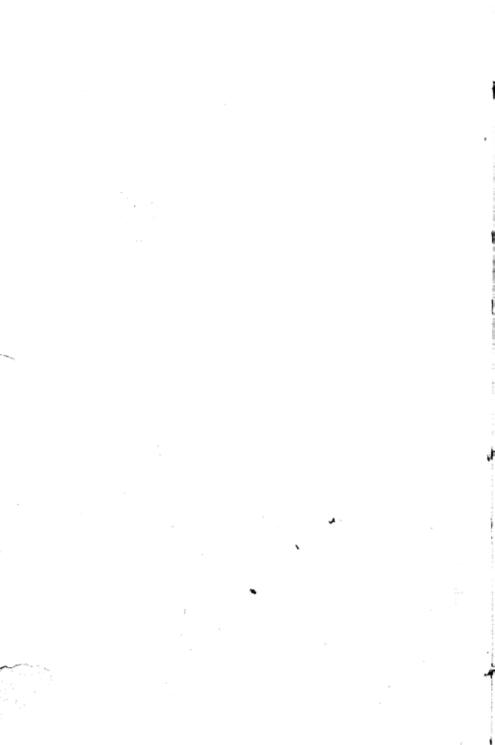


গুঙ্গযুগের স্তম্ভ শীর্ষ





কণিদ্ধের সময়ের বোধিসত্ব মৃত্তি

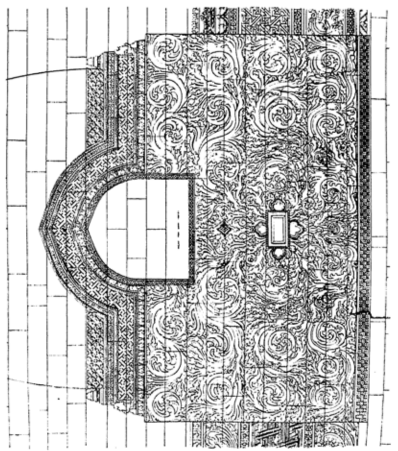




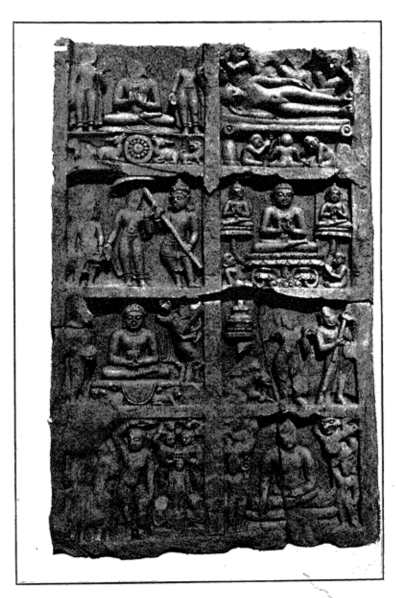




. .

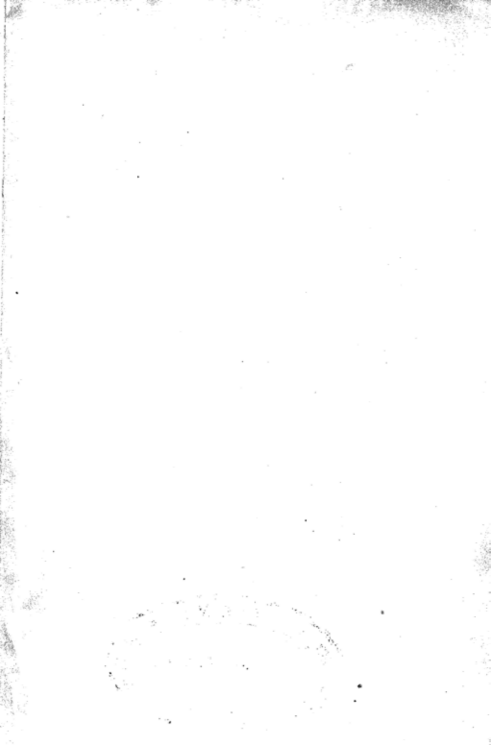






অষ্টমহাস্থান





2 221116

| Arc                     | haeological J                                      | ibrary,          |
|-------------------------|----------------------------------------------------|------------------|
| Call No. 9              | 113-05   E                                         | Sout May         |
| Author—                 | otejumde                                           | es Bhanato       |
| Title—Sa                | ernathi l                                          | ivarona          |
| Borrower No.            | Date of Issue                                      | Date of Return   |
| ABCI                    | ALEOLOG                                            | C.               |
| S Departm               | ent of Archae                                      | OLA THE OLOGY    |
| Please help<br>an and m | us to ke                                           | ep the book      |
|                         | Call No. 9 Author— Title—Sa Borrower No. A GOOK IN | Title-Sarnathi L |